
KONSEP PENDIDIKAN SPIRITUAL DALAM SURAH IBRAHIM  

AYAT 35-41 MENURUT MUHAMMAD QURAISH SHIHAB  

(STUDI TAFSIR AL-MISBAH) 

 
 

 
 

 

 

 
TESIS 

 

 

Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu syarat memperoleh 

 Gelar Magister Pendidikan (M.Pd)  

pada Pascasarjana IAIN Palu 
 

Oleh  

Aulia Fitri Yunus 

NIM. 02.11.07.16.037 

 

 

 

PROGRAM STUDI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM  

PASCASARJANA 

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI PALU 

2018 
 

 



 

ii 
 

 

 

 

PERNYATAAN KEASLIAN TESIS 

 Dengan penuh kesadaran, penyusun yang bertanda tangan di bawah ini 

menyatakan bahwa tesis ini benar adalah hasil karya penyusun sendiri. Jika dikemudian 

hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, 

sebagian atau seluruhnya, maka tesis dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi 

hukum. 

Palu, 08     Juli      2018  M. 

    24 Syawwal 1439  H. 

 

 

 

Penulis  

 

 

Aulia Fitri Yunus 

NIM. 02.11.07.16.037  



 

iii 
 

 

 

 

 

PERSETUJUAN PEMBIMBING 

 Tesis yang berjudul” Konsep Pendidikan Spiritual Dalam Surah Ibrahim Ayat 35-

41 Menurut Muhammad Quraish Shihab (Studi Tafsir Al-Misbah)” oleh mahasiswa atas  

nama Aulia Fitri Yunus, NIM: 02.11.07.16.037, mahasiswa Pascasarjana Program Studi  

Pendidikan Agama Islam IAIN Palu, setelah melakukan evaluasi dan perbaikan terhadap 

tesis yang dimaksud, telah memenuhi kriteria penulisan karya ilmiah dan dapat diterima 

sebagai persyaratan guna memperoleh gelar Magister Pendidikan (M.Pd) Jurusan 

Pendidikan Agama Islam dengan beberapa perbaikan. 

 

 

 

 

 

 

 

Pembimbing I, 

 

 

 

 

 

Dr. Gani Jumat, S.Ag,  M.Ag 

Nip. 19671017 199803 1 001 

              Palu,   19 September  2018 M 

                         09 Muharram 1440  H 

 

 

 

              Pembimbing II, 

 

 

 

 

 

              Dr. Tamrin, S.Ag, M.Ag 

              Nip. 19720521 200710 1 004 

  

 

 

  



 

iiii 
 

 

 

 

PENGESAHAN TESIS 

Dewan penguji tesis Saudari Aulia Fitri Yunus, NIM. 02.11.07.16.037, dengan 

judul “Konsep Pendidikan Spiritual Dalam Surah Ibrahim Ayat 35-41 Menurut 

Muhammad Quraish Shihab (Studi Tafsir Al-Misbah)” yang telah diujikan dihadapan 

dewan penguji tesis Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Palu pada tanggal  

31 Agustus 2018 M. yang bertepatan dengan tanggal 19 Dzulhijjah 1439 H. dipandang 

bahwa tesis tersebut telah memenuhi kriteria penulisan karya ilmiah dan dapat di terima 

sebagai persyaratan guna memperoleh gelar Magister Pendidikan (M.Pd) Program Studi 

Pendidikan Agama Islam dengan beberapa perbaikan. 

  Palu,  19   September   2018  M. 

 09   Muharram 1440    H.  

DEWAN PENGUJI  

NO NAMA JABATAN TANDA TANGAN 

1 Prof. Dr. Rusli, M.Soc., Sc Ketua 
 

 

2 Dr. Gani Jumat,S.Ag,  M.Ag Penguji/ Pembimbing I 
 

        

3 Dr. Tamrin,M.Ag Penguji/ Pembimbing II 
 

 

4 Dr. Malkan, M.Ag Penguji Utama I 
 

        

5 Dr. Rusdin, M.Fil,I Penguji Utama II 
 

 
            

                                              Mengetahui: 

Direktur        Ketua Prodi 

Pascasarjana IAIN Palu     Pendidikan Agama Islam                                                     

 

 

 
Prof. Dr. Rusli, M.Soc.,Sc      Dr. H. Ahmad Syahid, 

M.Pd                                              

Nip. 19720523 199903 1 007     19681217199403 1 003 
  



 

iiv 
 

KATA PENGANTAR 

الرحــــــيم  الرحمن الله بســـــــــم  

دُ لِلـّــهِ رَ  مَح نَحبِيـَــــاءِ  بِّ اَلْح ـــــرَفِ الْح َ. والصَّلَاةُ وَالسَّــــلَامُ عَلـَى اَشح الحعــَــا لَمِــــيْح
َ, اَمّـــــابَـعحــــــدُ.  َ سَيِّدِناَ مَُُمَّدٍ وَعَلَى آلـِـه وَاَصححــــاَبِهِ اَجْحَعِـــــــيْح   والحمُرحسَلِــيْح

Puji dan syukur penulis panjatkan kehadirat Allah swt. karena berkat ridho-Nya 

tesis dengan judul “Konsep Pendidikan Spiritual Dalam Surah Ibrahim Ayat 35-41 

Menurut Muhammad Quraish Shihab (Studi Tafsir Al-Misbah)”.  

Tesis ini disusun dalam rangka penyelesaian Studi Strata Dua (S2) Jurusan 

Pendidikan Agama Islam (PAI) Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Palu. 

Penyusunan tesis ini semoga bermanfaat dilingkungan pendidikan dan dapat menambah 

wawasan dan pengetahuan bagi para pembaca.  

Penyusunan tesis ini penulis menyadari sepenuhnya bahwa masih banyak 

mendapatkan bantuan moril maupun materil dari berbagai pihak. Oleh karna itu, penulis 

mengucapkan banyak terima kasih kepada: 

1. Kedua orang tua penulis ayahanda Rusdi Moh Yunus dan Ibunda tercinta Astati 

M.Ndawu yang telah membesarkan, mendidik penulis dari jenjang pendidikan 

dasar hingga saat ini. 

2. Keluarga khususnya adikku (Asniar Fauzia Yunus) yang selalu memberikan 

semangat, mendukung dan memotivasi penulis sehingga penulis dapat 

menyelesaikan tesis ini sesuai dengan waktu yang telah ditentukan. 

3. Bapak Prof. Dr. H. Sagaf Pettalongi, M.Pd., selaku Rektor IAIN Palu beserta 

segenap unsur pimpinan IAIN yang telah mendorong dan memberi kebijakan 

kepada penulis dalam berbagai hal. 



 

iv 
 

4. Bapak Prof. Dr. Rusli, M.Soc., Sc., selaku Direktur Pascasarjana IAIN Palu yang 

telah banyak mengarahkan penulis dalam proses pembelajaran dan penyusunan 

karya ilmiah ini.  

5. Bapak Dr. H. Ahmad Syahid, M.Pd., selaku Ketua Program Studi Pendididkan 

Agama Islam Pascasarjana IAIN Palu yang telah mengarahkan dan memberi 

masukan sehingga tesis ini dapat selesai sesuai dengan harapan. 

6. Bapak  Dr. Gani Jumat,S.Ag  M.Ag., selaku pembimbing I., dan Bapak Dr. 

Tamrin,M.Ag, selaku pembimbing II yang telah banyak meluangkan waktu, 

pikiran, dan sumbangsinya sehingga tesis ini dapat terselesaikan dengan baik, dan 

tepat waktu. 

7. Seluruh dosen dan pendidik yang telah mengajarkan ilmunya kepada penulis 

selama mengikuti perkuliahan pada Jurusan Pendidikan Agama Islam (PAI) 

Pascasarjana IAIN Palu. 

8. Bapak Abu Bakri, S.Sos, selaku kepala Perpustakaan dan seluruh Staf 

Perpustakaan IAIN Palu, yang dengan tulus memberi pelayanan bagi penulis 

dalam mencari referensi sebagai bahan tesis sehingga menjadi sebuah karya 

ilmiah. 

9. Rekan-rekan seperjuangan yang kompak bersama-sama menyelesaikan studi di 

Pascasarjana IAIN Palu, yang dengan tulus memberikan motivasi sehingga tesis 

bisa selesai dalam waktu yang tepat 

Akhirnya, kepada semua pihak, penulis senantiasa mendo’akan semoga segala 

bantuan yang diberikan kepada penulis mendapat balasan yang tak terhingga dari Allah 

SWT. 

 

Palu, 23   Agustus   2018 M 

11 Dzulhijjah   1439 H 

     Penulis, 



 

ivi 
 

 

 

 

 

      Aulia Fitri Yunus 

              NIM: 02.11.07.16.037 

  



 

ivii 
 

DAFTAR ISI  

HALAMAN SAMPUL ..........................................................................................  i 

HALAMAN JUDUL ............................................................................................... i 

PERNYATAAN KEASLIAN TESIS ................................................................... ii 

PERSETUJUAN PEMBIMBING ....................................................................... iii 

HALAMAN PENGESAHAN TESIS .................................................................. iv 

KATA PENGANTAR ........................................................................................... v 

DAFTAR ISI ....................................................................................................... viii 

DAFTAR TABEL ................................................................................................. xi 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB - LATIN ............................................ xii 

ABSTRAK ......................................................................................................... xviii 

ABSTRAC ........................................................................................................ xviiii 

 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................. 1 

B. Rumusan dan Bantahan Masalah ............................................................... 24 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian .................................................................. 24 

D. Kajian Pustaka ........................................................................................... 25 

E. Penegasan Istilah ........................................................................................ 27 

F. Metode Penelitian ....................................................................................... 28 

G. Sistematika Pembahasan............................................................................ 32 

 

BAB II PEMBAHASAN ..................................................................................... 34 

A. Pengertian Pendidikan Spiritual ................................................................ 34 

B. Urgensi Pendidikan Spiritual ..................................................................... 54 

C. Ruang Lingkup Pendidikan Spiritual ......................................................... 57 

D. Implementasi Pendidikan Spiritual ............................................................ 58 

 

BAB III BIOGRAFI MUHAMMAD QURAISH SHIHAB 

A. Riwayat Hidup Muhammad Quraish Shihab ............................................. 63 

B. Karya-karya Muhammad Quraish Shihab ................................................. 71 

C. Corak Tafsir Muhammad Quraish Shihab ................................................. 77 

 

BAB IV ANALISIS KONSEP PENDIDIKAN SPIRITUAL DALAM SURAT 

IBRAHIM AYAT 35-41 MENURUT MUHAMMAD QURAISH SHIHAB  

(STUDI TAFSIR AL-MISBAH) 

A. Konsep Pendidikan Spiritual Menurut Muhammad Quraish Shihab  

Dalam Ayat 35-41 ...................................................................................... 85 

B. Relevansi Pendidikan Spiritual Dalam Konteks Kekinian ...................... 133 

 

BAB V PENUTUP 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 150 

B. Saran-Saran .............................................................................................. 151 

 

DAFTAR PUSTAKA………………………………………….……………….xix 

LAMPIRAN-LAMPIRAN……………………...……………………………...xx 

RIWAYAT HIDUP…………………………………………………………….xxi 

 

  



 

iviii 
 

DAFTAR TABEL 

 

Daftar Pengesahan Tesis…………………………………………………....iv 

Pedoman Transliterasi Arab Latin………………………………………....xi 

  



 

iix 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Pedoman transliterasi yang digunakan dalam Tesis ini adalah model Library 

Congress (LC), salah satu model transliterasi Arab- Latin yang digunakan secara 

Internasional. 

1. Konsonan 

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat dilihat 

pada halaman berikut: 

Arab Latin 

 

Arab Latin 

 

Arab Latin 

 q ق z ز b ب

 k ك s س t ت

 l ل sh ش th ث

 m م {s ص j ج

 n ن {d ض  {h ح

 w و {t ط kh خ

 h هـ {z ظ d د

 ’ ء ‘ ع dh ذ

 y ي gh غ r ر

   f ف  

Hamzah (ء) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apa 

pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (’). 

 

2. Vokal 

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau 

monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 

 

 



 

ix 
 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 

transliterasinya sebagai berikut: 

 

Tanda Nama 
Huruf 

Latin 
Nama 

 fath}ah A A اَ 

 kasrah I I اِ 

 d}ammah U U اُ 

 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat 

dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu: 

Tanda Nama 
Huruf 

Latin 
Nama 

 fath}ah dan ya ai a dan i ــىَح 

 fath}ah dan wau au a dan u ــوَح 

Contoh: 

ف  ي  ك    : kaifa 

ل  و  ه    : haula 

 

3. Maddah 

Maddahatau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu: 

Harakat dan 

Huruf 
Nama 

Huruf dan 

Tanda 
Nama 

 fath}ah dan alif ...ا ...ى 

atau ya 
a> 

a dan garis di 

atas 

 <kasrah dan ya i ـــــــىِ 
i dan garis di 

atas 

 d}ammah dan ـــــوُ

wau 
u> 

u dan garis di 

atas 

 

 

Contoh: 

 ma>ta : م ات  



 

ixi 
 

ى م  ر    : rama> 

ل  ي  ق    :qi>la 

وُ تُ   yamu>tu : يَ 

 
4. Ta marbu>t}ah 

Transliterasi untuk ta marbu>t}ahada dua, yaitu: ta marbu>t}ahyang hidup atau 

mendapat harakat fath}ah, kasrah, dan d}ammah,transliterasinya adalah [t]. sedangkan ta 

marbu>t}ah yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah [h]. 

Kalau pada kata yang berakhir dengan ta marbu>t}ah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta marbu>t}ah 

itu ditransliterasikan dengan ha [h]. 

Contoh: 

 raud}ah al-at}fa>l: ر و ض ةُ الأ ط ف ال  

ل ةُ   al-madi>nah al-fad}i>lah : ال م د ي ـن ةُ الف اض 

م ةُ   al-h}ikmah:  الح ك 

 
5. Syaddah (Tasydi>d ) 

Syaddah atau tasydi>dyang dalam sistem tulisan arab dilambangakan dengan 

sebuah tanda tasydi>d [  ّ ], dalam transliterasinya ini dilambangkan dengan perulangan 

huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah. 

Contoh: 

 <rabbana : ر بّـَن ا

ن ا  <najjai>na : نَ َّيـ 

 al-h}aqq : الح ق  
 al-h}ajj: الح ج  
 nu‘‘ima : نعُ  م  

 aduwwun‘ : ع دُو  

 

Jika huruf ى ber-tasydiddi akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf kasrah 

 .maka ia ditransliterasi seperti huruf maddah (i>) ,(ــــــــ ــــــــــــى  )



 

ixii 
 

Contoh: 

 Ali> (bukan ‘Aliyy atau ‘Aly)‘ : ع ل ى  

 Arabi> (bukan ‘Arabiyy atau ‘Araby)‘ : ع ر ب ـى  

 
6. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf ال(alif lam 

ma‘rifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-

, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiah maupun huruf qamariah. Kata sandang tidak 

mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari 

kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).Contoh: 

 al-shamsu (bukan ash-shamsu) : الش م سُ 

 al-zalzalah (az-zalzalah) : الـز ل ـز ل ةُ 

 al- falsafah: الف ل س ف ةُ 
دُ   al-bila>du : الب لَ 

 
7. Hamzah 

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (’) hanya berlaku bagi hamzah 

yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, ia tidak 

dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif. 

Contoh: 

 ta’muru>na: تَ  مُرُو ن  
 ’al-nau : النـ و ءُ 

ء    shai’un: ش ي 
 umirtu : أمُ ر تُ 

 
8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia 

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau kalimat 

yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah 

lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sudah sering ditulis 

dalam tulisan bahasa Indonesia,  tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi di atas. 



 

ixiii 
 

Misalnya kata Alquran(dari al-Qur’a>n), sunnah, khusus dan umum. Namun, bila kata-

kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka mereka harus 

ditransliterasi secara utuh. 

Contoh: 

Fi> Z{ila>l al-Qur’a>n 

al-Sunnah qabl al-tadwi>n 

al-‘Iba>ra>t bi ‘umu>m al-lafz} la> bi khus}u>s} al-sabab 

 

9. Lafz} al-Jala>lah (الله) 

Kata “Allah” yang didahului partikel seperti huruf jarrdan huruf lainnya atau 

berkedudukan sebagai mud}a>f ilaih (frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf hamzah. 

Contoh: 

 billa>h : با لل    di>nula>h: د ي نُ الل  

Adapunta marbu>t}ahdi akhir kata yang disandarkan kepadalafz} al-

jala>lah,ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh: 

 hum fi> rah}matilla>h : هُم  فِ   ر حْ  ة  الل  

 

10. Huruf Kapital 

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps), dalam 

transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf kapital 

berdasarkan pedoman ejaan bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf kapital, 

misalnya, digunakan unntuk menuliskan huruf awal nama dari (orang, tempat, bulan) dan 

huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al-), 

maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf 

awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang 

tersebut menggunakan huruf kapital (Al-), ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf 

awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam 

teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP). 



 

ixiv 
 

Contoh: 

Wa ma> Muh}ammadun illa> rasu>l 

Inna awwala baitin wud}i‘a linna>si lallaz{i> bi Bakkata muba>rakan 

Syahru Ramad}a>n al-laz}i> unzila fih al-Qur’a>n 

Nas}i>r al-Di>n al-T{u>si> 

Abu> Nas}r al-Fara>bi> 

Al-Gaza>li> 

Al-Munqiz} min al-D{ala>l 

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibnu (anak dari) dan Abu> (bapak 

dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan 

sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi. Contohnya: 

Abu> al-Wali>d Muh}ammad ibnu Rusyd, ditulis menjadi: 

Ibnu Rusyd, Abu> al-Wali>d Muh}ammad (bukan: Rusyd, Abu> al-Wali>d 

Muh}ammad ibnu) 

 

Nas}r H{a>mid Abu> Zai>d, ditulis menjadi: 

Abu> Zai>d, Nas}r H{a>mid (bukan: Zai>d, Nas}r H{a>mid Abu) 

  



 

ixv 
 

ABSTRAK 

Nama : Aulia Fitri Yunus  
Nim : 02.11.07.16.037 

Judul : Konsep Pendidikan Spiritual Dalam Surah Ibrahim Ayat 35-41 

Menurut Muhammad Quraish Shihab (Studi Tafsir Al-Misbah) 

 

Tesis berjudul;” Konsep Pendidikan Spiritual Dalam Surah Ibrahim Ayat 35-41 

Menurut Muhammad Quraish Shihab (Studi Tafsir Al-Misbah)” peneliti ini mengangkat 

masalah yaitu: 1) Bagaimana konsep pendidikan spiritual menurut Muhammad Quraish Shihab 

dalam surah Ibrahim ayat 35-41? 2) Bagaimana relevansi pendidikan spiritual dalam konteks 

kekinian? Tujuan yang ingin dicapai yaitu; 1) Untuk mengetahui konsep pendidikan spiritual 

Quraish shihab dalam surah Ibrahim ayat 35-41. 2) Untuk mengetahui relevansinya dalam 

konteks kekinian. Pendidikan spiritual dalam kajian agama pada dasarnya merupakan usaha 

konservasi atas ajaran-ajaran agama dalam rangka memupuk keimanan dan kepercayaan yang 

dilakuka personal (perorangan) atau komunitas agama yang bersangkutan. Pendidikan spiritual 

diharapkan mampu memberikan substansi pribadi manusia dan tidak dapat dipisahkan sehingga 

manusia mampu menjalankan fungsinya secara sempurna. 

Jenis penelitian ini merupakan penelitian library research dan pengumpulan data 

dilakukan dengan metode irfani (ilmu tasawuf) dan pendekatan analisis. Analisis data dilakukan 

dengan teknik analisis induktif, yaitu menarik kesimpulan dengan berangkat dari penafsiran 

khusus menuju kesimpulan yang bersifat umum. Sedangkan interpretative yaitu mencari makna 

dibalik yang tersurat dan makna yag tersirat. 

Hasil penelitan menunjukan bahwa konsep pendidikan spiritual menurut Muhammad 

Quraish shihab dalam surah Ibrahim ayat 35-41 menggunakan metode irfani (ilmu tasawuf) dan 

pendekatan analisis sehingga dapat diketahui makna materi dan nilai-nilai pendidikan spiritual 

yang terkandung dalam surah Ibrahim ayat 35-41 yakni nilai akidah, ibadah, sabar, ikhlas, syukur, 

dan akhlak. Relevansi pendidikan spiritual dalam konteks kekinian yakni keberagaman dalam 

Islam yang pertama makna ritual ibadah shalat, puasa, zakat, dan haji. Jika perkembangan 

teknologi dan komunikasi yang demikian pesat sebagai manusia diharuskan untuk saling 

memperingati, menasehati agar senantiasa berbuat yang makruf dan menjauhi yang mungkar. 

Jadi, perkembangan teknologi saat ini dengan melihat pendidikan spiritual menghadapi media 

social yang lagi viral dapat kita hindari, namun harus multi chanel dalam mengatasi berbagai 

tantangan globalisasi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ixvi 
 

ABSTRAC 

 
Name : Aulia Fitri Yunus 
Nim : 02.11.07.16.037 
Title : The Concept Of Spiritual Education  In Surah Ibrahim Verses 35-

41 According To Muhammad Quraish Shihab (Study Of 

Interpretation Of Al-Misbah) 
 

 

The focus of the problem in this research is: How does the concept of spiritual 

education according to Muhammad Quraish shihab in surah Ibrahim verses 35-41? How 

is the relevance of spiritual education in the present context? And the aim to be achieved 

is to find out spiritual education in the mind of Muhammad Quraish shihab in surah 

Ibrahim verses 35-41, and its relevance in the present context. Spiritual education in the 

study of religion is basically a conservation effort on religious teachings in order to foster 

faith and trust by the personal (individual) or religious community concerned. Spiritual 

education is expected to be to provide value integration in body and sou which is 

substance of the human person and cannot be separated so that humans are able to carry 

out their functions perfectly. 

The research is a literature study and data collection is carried out using an 

analitycal approach. Data analitycal approach. Data analysis is carried out with an 

inductive analysis technique, which draws conclusions by departing from a specific 

interpretation towards a general conlusion. Whereas interpretative is looking for meaning 

behind the explicit and implicit meaning. 

The results showed that spiritual education in the mind of Muhammad Quraish 

shihab used the method of Irfani (Sufism) and analitycal approach in the concept of 

spiritual education namely the values of faith, worship, patience, sincerity, gratitude, and 

morals. The relevance of spiritual education in the present context is the diversity in islam 

that is interpreted in the rituals of worship, prayer, fasting zakat, and hajj. If the 

development of technology and communication is rapid, as humans are required to 

commemorate one another, advise, so that they always do what is good and leave the 

wrong. 

 

 

 



 

1 
 

 BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Spiritual berasal dari kata spirit yang berarti jiwa, sukma, atau roh. Spiritual 

berarti kejiwaan, rohani, batin, mental, atau moral.1 Pendidikan spiritual dalam 

kajian agama pada dasarnya merupakan usaha konservasi atas ajaran-ajaran agama 

dalam rangka memupuk keimanan dan kepercayaan, yang dilakukan personal 

(perorangan) atau komunitas agama yang bersangkutan. Pendidikan spiritual 

merupakan usaha bagi para pemeluk untuk memberikan respon terhadap ajaran 

agamanya atau pemikiran dari luar agama yang diyakininya. 

Al-Qalb adalah suatu rahasia yang halus (lathifah) yang bersifat rabbaniyah 

dan ruhiyyah yang memiliki keterkaitan dengan al-Qalb yang bersifat jasmani. 

Latifah tersebut adalah hakikat manusia itu sendiri. Itulah bagian dari manusia yang 

bisa memahami, mengetahui dan menyadari. Al-Qalb itulah yang bisa berperan 

sebagai mukhathab (pihak yang diajak bicara), yang bisa merasakan kesusahan, 

bisa merasakan akibat dan bisa dituntut. Al-Qalb atau hati ruhani ini memiliki 

keterkaitan dengan hati yang bersifat jasmani.2 

Banyak orang yang kebingungan dalam memahami bagaimana bentuk 

hubungan tersebut. Hubungannya lebih mirip seperti hubungan antara substansi 

 
1Depdikbud Kamus Besar Bahasa Indonesia (online) diakses tanggal 20 Mei 
2Said Hawwa, Pendidikan Spiritual, (Cet I; Mitra Pustaka,Yogyakarta 2006),.27 



2 
 

 

dengan bentuk fisik, antara sifat dengan yang disifati, antara fungsi sebuah alat itu 

sendiri atau antara yang menempati dengan tempat itu sendiri. 

Kehidupan bisa diibaratkan dengan cahaya yang menerangi dinding rumah, 

sedangkan ruh adalah lampunya. Aliran ruh dan gerakannya didalam batin bagaikan 

gerakan lampu-lampu disudut rumah yang bergerak kalau ada yang 

menggerakannya. Ruh inilah yang merupakan hal yang mengagumkan yang 

bersifat rabbani yang tidak mampu diketahui hakikatnya oleh kebanyakan akal 

manusia. 

Al-Nafs dipahami sebagai istilah yang meliputi kekuatan atau daya marah 

dan keinginan (syahwat) dalam diri manusia. Pada umumnya pengertian ini 

digunakan oleh ahli tasawuf, karena mereka memaknai al-nafs sebagai sumber dari 

sifat-sifat tercela dalam diri manusia.3  

Pendidikan spiritual berorientasi pada pembangunan jiwa manusia yang 

sehat ditandai dengan hadirnya integritas jiwa yang tentram, meridhai dan jiwa 

yang diridhai (muthmainah, radhiyah, mardhiyah).4 

  Pendidikan spiritual diharapkan mampu memberikan integrasi nilai dalam 

jiwa dan raga yang merupakan substansi pribadi manusia dan tidak dapat 

dipisahkan sehingga manusia mampu menjalankan fungsinya secara sempurna.5 

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa pendidikan spiritual memiliki sentral 

 
3Ibid,.30 
4Hamdani Bakran Adz-Dzaky, Psikoterapi dan Konseling Islam, (Yogyakarta: Fajar 

Pustaka Baru, 2001),.447  
5Faisal Ismail, Pencerahan Spiritualitas Islam di Tengah Kemelut Zaman Edan, 

(Yogyakarta: Titian Wacana, 2008),.17  



3 
 

 

membangun potensi dengan mensinergikan nilai-nilai pengetahuan, emosi dan 

amaliah keagamaan seseorang. 

Spiritualitas yang diambil dari kata spirit (sesuatu yang memberikan 

kehidupan atau vitalitas pada sebuah sistem) merujuk pada semacam kebutuhan 

manusia untuk menempatkan upaya dirinya dalam satu kerangka makna dan tujuan 

yang jelas.6 Spiritualitas merupakan potensi bawaan manusia yang membuatnya 

terhubung dengan kekuatan yang lebih besar, sehingga manusia merasa ada 

keterkaitan antara dirinya dengan alam semesta, yang secara aplikatif ditunjukkan 

dalam sejumlah nilai. Spiritualitas bersifat universal, bersifat transetnik, 

transgeografis, transpolitik, transekonomi dan tak ada pembatas antara manusia satu 

dengan manusia lain. Karena itu jika seseorang memiliki nilai-nilai spiritualitas ini 

maka ia tidak melihat orang lain dalam ruangan yang terbatas. 

Spiritualitas atau religiositas lebih mengarah pada aspek yang berada dalam 

lubuk hati, getaran hati nurani pribadi manusia, sikap pribadi yang susah ditebak 

atau misteri bagi orang lain, dan sebagai cita rasa yang total dari pribadi seseorang. 

Ekspresi religiositas tampak dari sikap religios seperti berdiri khidmat dan 

membungkuk selaku ekspresi bakti menghadap Tuhan dan siap mendengarkan 

firman-firman Ilahi dalam hati.7 

Pendidikan spiritual dapat dimaknai sebagai usaha untuk hidup di dunia 

yang berpusat pada ketentuan Allah swt. dan senantiasa berupaya untuk hidup 

dengan mengambil bagian sifat-sifat Allah swt. serta selalu bekerja untuk 

 
6Danah Zohar, Spiritual Capital: Memberdayakan SQ Di Dunia Bisnis (Bandung: Mizan, 

2005),63  
7J.B. Mangunwijaya, Sastra dan Religiositas (Yogyakarta: Kanisius, 1988),.12  



4 
 

 

mendatangkan kebaikan, keselamatan dan kesejahteraan di dunia.8 Segala proses 

pendidikan yang memberikan bimbingan dan arahan menuju terwujudnya nilai-

nilai keislaman dalam kehidupan manusia. 

Pendidikan spiritual sebagai transmisi ajaran agama dari generasi ke 

generasi karena hal ini melibatkan tidak hanya aspek kognitif (pengetahuan tentang 

ajaran agama) saja, namun aspek afektif dan psikomotorik (sikap dan pengamalan 

ajaran islam) juga merupakan hal pokok. Dalam QS (Al-Sajdah:15-17) Allah swt. 

Berfirman: 

☺  ⬧  ◆⧫⧫  

⧫  ⬧  ➔    

    ❑⬧◆  

☺⧫  ◼◆  ➔◆    

⧫        

◼⧫⬧  ❑  ⧫  

☺  ⧫❑⧫  ◆  

❑  ➔☺⬧◆  ☺◆  

◆◆  ⧫❑→      ⬧  

◼➔⬧  ▪⧫    ◆  

⚫    ▪➔  ✓  

⧫  ☺  ❑  

⧫❑➔☺➔⧫      

Terjemahnya: 

Sesungguhnya orang yang benar-benar percaya kepada ayat-ayat kami adalah 

mereka yang apabila diperingatkan dengan ayat-ayat itu mereka segera 

bersujud seraya bertasbih dan memuji rabbnya, dan lagi pula mereka tidaklah 

sombong.  Lambung mereka jauh dari tempat tidurnya dan mereka selalu 

berdoa kepada rabbnya dengan penuh rasa takut dan harap, serta mereka 

menafkahkan apa –apa rezeki yang kami berikan. Tak seorang pun 

mengetahui berbagai nikmat yang menanti yang indah dipandang sebagai 

balasan bagi mereka, atas apa yang mereka kerjakan.9 

 

 
8Agus M. Hardjana, Religiositas, Agama, dan Spiritualitas (Yogyakarta: Kanisius, 

2005),.92  
9Al-Ally, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Bandung 2014 Penerbit Diponegoro  



5 
 

 

Pandangan ibnu katsir mengenai surah sajdah ayat 15-17 merupakan 

perintah dan kewajiban terhadap Allah untuk mendengarkan dan mentaati setiap 

ucapan dan perbuatan. Mereka juga selalu mengerjakan shalat sunah di malam hari. 

Pendidikan spiritual dikenal sebagai proses pendidikan kepribadian yang 

didasarkan kepada kecerdasan emosional dan spiritual (ruhaniyah) yang bertumpu 

pada masalah self atau diri.10 Keseimbangan menggunakan kecerdasan emosional 

dan spiritual dalam pembentukan kepribadian akan menciptakan insan kamil, 

sekaligus menjadi umat yang memiliki kesalehan individu dan kesalehan social.  

Hasan al-Bana mengatakan bahwa pendidikan spiritual adalah tarbiyah 

ruhiyah yang bertujuan untuk memperkuat barisan cara ta’aruf.11 Maksudnya ialah 

memperkuat jiwa dan ruh, mengantisipasi adat dan tradisi, terus menerus dalam 

menjaga hubungan baik dengan Allah, dan senantiasa memohon pertolongan dari-

Nya. Tanpa mengesampingkan aktifitasnya dalam kehidupan didunia, dengan kata 

lain senantiasa menjaga keseimbangan kebutuhan dunia dan akhirat.  

Said Hawwa memasukan pendidikan hati ke dalam konsep pendidikan 

ruhiyah, dan menurutnya untuk mendidik hati melalui beberapa tahap, sebagaimana 

tahapan yang dikembangkan dalam proses perjalanan menuju Allah SWT.12 

Pendidikan spiritual adalah berdasarkan pengalaman yang dilakukan secara 

sadar untuk mengarahkan ruhani agar tetap berjalan sesuai dengan fitrahnya yaitu 

beriman kepada-Nya dan mengembangkan potensi ilahiyah sampai puncak dari 

 
10Abdul Munir M, Nalar Spiritual Pendidikan Solusi Problem Filosofis Pendidikan Islam 

(Yogyakarta: Tiara wacana, 2002),.73  
11Triyo Supriyatno, Humanitas Spiritual Dalam Pendidikan (Malang: UIN Malang 

Press,2009),.124 
12Said Hawwa, Pendidikan Spiritual, (Cet I; Mitra Pustaka,Yogyakarta 2006),.111 



6 
 

 

keimanan kepada Allah, sehingga ruhaninya pun dapat mendorong aktifitas 

fisiknya atau tindakan sehari-hari agar selalu berjalan sesuai dengan syariat.  

Manusia dengan seluruh alam lingkungan hidupnya secara bersama-sama 

merupkan ciptaan Tuhan. Manusia tidak dapat dipisahkan dengan lingkungan 

hidupnya, bahkan manusia merupakan bagian dari lingkungan hidup itu. Dengan 

membuka lingkup yang wajar manusia sebagai makhluk alam, dan oleh karena itu 

manusia memiliki sifat-sifat dan tunduk kepada hukum alam, sehingga keduanya 

memiliki keterikatan kosmologis. Memahami manusia berarti menempatkan dalam 

konteks kehidupan yang nyata dalam kaitannya dengan lingkungan hidup, sehingga 

manusia merupakan bagian dari seluruh jagad raya yang sesuai dengan kodratnya 

harus menempatkan diri dan merupakan pusatnya.13 

Pendidikan termasuk didalamnya pendidikan islam dapat di pandang dari 

dua dimensi: pendidikan sebagai teori dan pendidikan sebagai praktek.14 

Disinilah perlu dan pentingnya pendidikan yaitu bagaimana 

mengembalikan seorang anak sesuai dengan potensi fitrah yang dibawanya sejak 

lahir sehingga terbentuklah akhak-akhlak yang terpuji dalam seluruh aspek 

kehidupannya karena pendidikan merupakan suatu proses transformasi nilai budaya 

dari satu generasi ke generasi berikutnya, maka ada tanggung jawab yang besar 

terhadap perkembangan hidup manusia. Karena memang tugas pendidikan adalah 

membimbing dan mengarahkan pertumbuhan dan perkembangan manusia dari 

 
13Tim Dosen Filsafat Ilmu Fakultas Filsafat UGM, Filsafat Ilmu (Yogyakarta: 

Liberty,2002),176. 
14Imam Barnadib, Dasar-Dasar Pendidikan; Memahami Makna Dan Perspektif Beberapa 

Teori (Jakarta: Ghalia Indonesia,1996),8 



7 
 

 

tahap ke tahap kehidupan anak didik sampai mencapai titik kemampuan yang 

optimal.15 

Term “spiritual” disini secara sederhana mengarah pada keyakinan rasional 

seseorang kepada identitas dirinya sebagai diri yang metafisik yang pada dasarnya 

berbeda dari badan, termasuk otak, materi-materi dan seluruh bagian-bagian yang 

membentuk badan.16 

Menurut Islam spiritualitas mengacu pada proses pengembaraan ruhaniyah 

melalui elaborasi mendalam terhadap konformitas syari’ah yang merupakan tatanan 

formal agama (eksoteris) dan tasawuf dimensi esoteris Islam yang mendasarkan diri 

pada pengalaman batin.17 Lebih khusus lagi, secara fungsional hubugan dengan 

Tuhan merupakan jalan, dan spiritualitas adalah penerang jalan itu.18 

Tuhan telah menganugrahi manusia fitrah dasar melalui rohani yang suci, 

sehingga islam mewajibkan berpuasa (mengendalikan hawa nafsu) untuk 

mengembalikan kefitrahan (idul fitri) yang dilukiskan Rasulullah kepada kita 

seperti bayi yang baru lahir, yang lahir ke alam dunia ini dengan membawa dasar 

spiritual yang suci dan sehat sesuai dengan hukum-hukum hereditas. Dosa dan 

perubahan yang terjadi kepadanya merupakan suatu yang “aksidental” tidak ada 

hubungannya dengan sifat alamiah dasarnya. Ia merupakan satu tindak kekerasan 

 
15Arifin, Dimensi-Dimensi Psikologi Pendidikan, (Surabaya: Al-Ikhlas,1994),162. 
16 BKWSU Group, “Consciousnes From A Spiritual Perspective “dalam PURITY, vol XX, 

No.11, Agustus 2001, 6. 
17Azyumardi Azra, Menuju Masyarakat Madani (Bandung: PT. Remaja 

Rosdakarya,1999),38. 
18Tariq Ramadan, Menjadi Modern Bersama Islam; Islam, Barat, Dan Tantangan 

Modernitas (Bandung: Mizan,2003),Xxv. 



8 
 

 

terhadap fitrah atau misorientasi dan kemerosotan insting yang tidak hanya 

menyebabkan penyakit kejiwaan namun juga menghalangi kemerdekaan jiwanya.19  

Pendidikan Islam yang ideal bersifat transenden dan integral, tidak 

memisahkan antara alam fisik dan alam metafisik, karena keduanya saling 

bergantung satu sama lain. Pendidikan harus mampu melatih perasaan siswa 

sehingga dalam sikap hidup, tindakan, keputusan dan pendekatan terhadap segala 

jenis pengetahuan, mereka dipengaruhi sekali oleh nilai spiritual.20 

Muhammad Quraish shihab dilahirkan pada 16 Februari di kabupaten si 

dendeng rappang, Sulawesi selatan sekitar 190 Km dari kota Ujungpandang.21 Ia 

berasal dari keturunan arab terpelajar. Shihab merupakan nama keluarganya 

(ayahnya) seperti lazimnya yang digunakan di wilayah Timur (anak benua india 

termasuk Indonesia). 

Muhammad Quraish shihab dibesarkan dalam lingkungan keluarga musim 

yang taat pada usia Sembilan tahun, ia sudah terbiasa mengikuti ayahnya ketika 

mengajar. Ayahnya Abdurrahman shihab (1905-1986) merupakan sosok yang 

banyak membentuk kepribadian bahkan keilmuannya kelak. Ia menamatkan 

pendidikannya di jam’iyyah al-Khair Jakarta, yaitu sebuah lembaga pendidikan 

Islam tertua di Indonesia. Ayahnya seorang guru besar di bidang tafsir dan pernah 

 
19Abu Sangkan, Berguru Kepada Allah (Jakarta: Patrap Thursina Sejati,2006),63. 
20Syed Sajjad Husain Dan Syed Ali Ashraf, Krisis Pendidikan Islam (Bandung: Risalah 

Gusti,1986),2. 
21 M.Quraish Shihab, Membumikan Al-Quran…, H. 6, Saiful Amin Ghafur, Profil Para 

Mufassir Al-Quran (Yogyakarta: Pustaka Insane Madani, 2008),.236 



9 
 

 

menjabat sebagai Rektor IAIN Alauddin Ujung Pandang dan juga sebagai pendiri 

universitas muslim Indonesia (UMI) Ujung Pandang.22 

Di samping ayahnya, peran seorang ibu juga tidak kalah pentingnya dalam 

memberikan dorongan kepada anak-anaknya untuk giat belajar terutama masalah 

agama. Dorongan ibu inilah yang menjadi motivasi ketekunan dalam menuntut ilmu 

agama sampai membentuk kepribadiannya yang kuat terhadap basis keislaman. 

Adapun QS Ibrahim 35-41 dalam penafsiran M.Quraish shihab sebagai 

berikut:  

◆  ⧫⬧  ⧫  ◆  

➔    ⧫⬧⧫  

◆  ◆  

⧫◆    ➔  

⧫      ◆   

◼      

    ☺⬧  ➔⬧  

⬧      ⧫◆  ⧫  

⬧  ❑→  ▪      

◆▪    →⬧    

➔  ◆❑      

    ⧫  

▪⬧☺  ◆◆  

❑☺  ◼❑◼  

➔⬧      

  ✓❑⬧  ⬧  

◆    

⧫☺  ➔⬧  

⧫      ◆    

◼➔⬧  ⧫    ⧫◆  

➔    ⧫◆  ⬧  ◼⧫  

          ◆  

  ☺      

☺⬧      ◆    

 
22Alwi Shihab, Islma Inklusif: Menuju Terbuka Dalam Beragama ( Bandung: 

Mizan,1999),.V 



10 
 

 

◼⧫    ➔☺  

⧫⬧◆      ◼◆  

☺⬧  ⧫      

◆  ➔    

❑◼  ◆  ➔    

◆  ⬧⬧◆  ⧫      

◆      

⧫◆❑◆  ⧫✓⬧☺◆  

⧫❑⧫  ❑→⧫ ⬧      

Terjemahnya: 

Dan ketika Ibrahim berkata: “Tuhanku jadikanlah negeri ini (negeri) yang 

aman dan jauhkanlah aku beserta anak cucuku dari menyembah berhala-

berhala. Tuhanku, sesungguhnya berhala-berhala itu telah menyesatkan 

banyak manusia., maka barang siapa yang mengikutiku, maka sesungguhnya 

dia termasuk golonganku, dan barang siapa yang mendurhakai aku, maka 

sesungguhnya Engkau Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. Tuhan kami! 

Sesungguhnya aku telah menempatkan sebagian keturunanku disatu lembah 

yang tidak dapat mempunyai tanaman di dekat rumah-Mu yang dihormati, 

Tuhan kami! Itu agar mereka melaksanakan sholat, maka jadikanlah hati 

manusia cenderung kepada mereka dan anugrahilah mereka rezeki dari buah-

buahan, mudah-mudahan mereka bersyukur. Tuhan kami! Sesungguhnya 

Engkau mengetahui apa yang kami sembunyikan dan apa yang kami lahirkan; 

dan tidak ada sesuatu pun yang tersembunyi bagi Allah, baik yang ada di bumi 

maupun yang ada di langit. Segala puji bagi Allah yag telah menganugrahkan 

kepadaku di hari tua (ku) Isma’il dan Ishaq. Sesungguhnya Tuhanku, benar-

benar maha mendengar doa. Tuhanku, jadikanlah aku dan anak cucuku orang-

orang yang tetap melaksanakan sholat; tuhan kami, perkenankanlah doaku, 

Tuhan kami, ampunilah aku dan kedua ibu bapakku dan sekalian orang-orang 

mukmin pada hari perhitungan.23 

 

 Surah Ibrahim ini terdiri dari 52 ayat, dinamakan surah Ibrahim karena 

surah ini mengandung doa Nabi Ibrahim . 

Nabi  Ibrahim  juga  termasuk  nabi  yang  mendapat  gelar  ululazmi,yakni  

nabi  yang  diuji  oleh  Allah  Swt  dengan  ujian  dan  tantangan yang berat.Setiap 

ujian yang Allah berikan dapat dihadapi oleh nabi Ibrahim dengan penuh keikhlasan 

dan kesabaran. 

 
23Al-Aliyy, Al-Qur’an dan Terjemahnya Penerbit Diponegoro Bandung 2014  



11 
 

 

 Ada beberapa ciri keistimewaan Nabi Ibrahim yang membedakannya 

dengan nabi-nabi yang lain. Pertama, Nabi Ibrahim memperoleh pengetahuan 

tentang Tuhan dengan cara pencarian yang cukup panjang; pengamatan dan 

berpikir. Kedua, ia menyebarkan dan memperjuangkan keyakinannya itu kepada 

berbagai bangsa. Ketiga, ia adalah orang yang teruji dengan berbagai perintah dan 

larangan Allah. Oleh karena itu, ia dipilih sebagai pemimpin umat manusia.24  

Nabi Ibrahim selalu menyerahkan segala ujian hidupnya kepada Allah Swt, 

dengan disertai doa-doa yang dipanjatkan. Sebagai contoh, ketika nabi Ibrahim 

meninggalkan isteri dan anaknya (Siti Hajar dan nabi Ismail) yang sangat 

dicintainya di daerah yang tandus dan tiada pepohonan, tetapi karena hal tersebut 

atas perintah Allah Swt, nabi Ibrahim melakukannya dengan penuh ikhlas 

menyambut seruan Allah.25  

Adapun hadis yang berkaitan dengan pendidikan spiritual yaitu : 

  

 

صلى لله عليه وسلم : عجبا لا مر ا لمو ا ن قا ل : قال رسول ا لله  عن ابى يحي سحيب بن سن 

لا حد ا لا للمو من  ا ن اصا بته سر ا ء شكر  فكا ن  ذ ا ك   و ليس خير كله   ا مر همن ان ا 

 خير ا له خير ا له  وا ن ا صا بته ضر ا ء صبر فكا ن

Artinya: 

“Dari Abi Yahya Suhaib putra Sinan ra berkata: Bahwa Nabi Muhammad saw 

bersabda: “Sungguh menakjubkan, sesungguhnya semua urusan orang 

mukmin itu penuh kebaikan, jika mendapat kesenangan ia bersyukur, maka 

hal itu menjadi kebaikan baginya; dan apabila ditimpa kesulitan ia pun 

bersabar, maka hal itu pun menjadi kebaikan baginya.” (HR. Muslim).26  

 
24Dawam Raharjo, Ensiklopedi al-Qur’an: Tafsir Al-Qur’an Berdasarkan Konsep-konsep 

Kunci (Jakarta: Paramadina, 2002),.78  

25Muhammad Rusli Amin, Jangan Abaikan Doa Ayah (Jakarta 2010),. 

  
26Abdul Wahid Hasan, Al-Hadis Al-Tarbawiyah (Pamekasan: AWVA Press (Bukan 

Anggota IKAPI), 2017,.33 



12 
 

 

 

Dari hadis di atas setidaknya dapat kita temukan dua kata kunci penting 

dalam pendidikan spiritual, yakni bersabar dan bersyukur. 

Kegiatan dan aktifitas pendidikan merupakan bagian penting dari bagian 

penting dari semua tugas penciptaan yang diamanahkan oleh Allah kepada manusia. 

Dengan pendidikan manusia dibentuk untuk menjadi khalifah, untuk 

memakmurkan bumi dan menjadi hamba Allah yang sesungguhnya. Bagi hamba 

Allah kehidupannya merupakan manifestasi dari tugas penghambaan ibadah untuk 

ridho Allah. Secara ilmiah kajian psikologi modern telah megalami kemajuan yang 

cukup berarti terutama tentang penyingkapan dimensi spiritualitas manusia. 

Kekososngan akan makna hidup akan menyebabkan orang tidak memiliki harga diri 

yang kokoh dan membuat dia tidak tahan akan penderitaan, kekurangan harta benda 

maupun penderitaan jiwa karena pengalaman hidupnya tidak sejalan dengan 

harapan. Kekosongan jiwa manusia yang disebabkan oleh kegemilan harta itu 

terdapat perasaan putus asa, perasaan takut yang mencekam sehingga jiwa mudah 

terganggu dan sulit untuk memutuskan jalan hidupnya. 

Kedudukan iman yang dibarengi dengan berfikir dalam upaya penemuan 

hakikat sebuah kebenaran yang utuh yang kalau kita liat dengan isyarat al-Quran 

tentang perintah Allah untuk berpikir yang pada dasarnya bertujuan agar kita lebih 

mudah untuk beriman dan tunduk ta’abud kepada-Nya. Bahwa konsep pendidikan 

alquran dan hadis nabi Muhammad adalah sumber pijakan normatifnya dan intuituf 

rohaniyah serta rasionalitas empiric adalah instrumennya.27  

 
27www.jejak pendidikan.com diakses tanggal 16 April 2018 

http://www.jejak/


13 
 

 

Pendidikan hingga kini masih dipercaya sebagai media yang sangat ampuh 

dalam membangun kecerdasan skaligus kepribadian anak manusia menjadi lebih 

baik. Oleh karena itu, pendidikan secara terus menerus di bangun dan 

dikembangkan agar dari proses pelaksanaannya menghasilkan generasi yang 

diharapkan. Demikian pula dengan pendidikan di negeri tercinta ini. Bangsa 

Indonesia tidak ingin menjadi bangsa yang bodoh dan terbelakang, terutama dalam 

menghadapi zaman yang terus berkembang di era kecanggihan teknologi dan 

komunikasi. Maka perbaikan sumber daya manusia yang cerdas, terampil, mandiri, 

dan berakhlak mulia terus diupayakan melalui proses pendidikan.28  

Perkembangan pendidikan dewasa ini mengalami krisis, hal ini dikarenakan 

ada dua orientasi yang berbeda yakni pendidikan umum dan pendidikan Islam. 

Namun demikian, islam sebagai agama wahyu mengandung ajaran-ajaran yang 

bersifat universal, dan tidak pernah mengenal dikotomi ilmu pengetahuan. Hanya 

saja setelah umat islam berada dalam kemunduran dan kemujudan, maka praktis 

konsep teori dan praktek lenyap karena virus dikotomi ilmu dan pemikiran telah 

menggerogoti umat islam, sehingga tak ada satu pun teori yang dipraktekan umat 

Islam tanpa meminjam terminology barat. Hal ini termasuk dalam bidang 

pendidikan.   

Dalam situasi krisis, para ilmuan terus dan tak pernah berhenti mencari 

solusi dari problematika yang dialami umat Islam dalam dunia pendidikan. Salah 

satu usahanya ialah konsep ilmu pendidikan yang di gagas oleh Barat mereka 

 
28Akhmad Muhaimin Azzel, Urgensi Pendidikan Karakter Di Indonesia (Jogjakarta; cet III 

2014),9. 



14 
 

 

berusaha mendekati dan merumuskan satu bentuk pendidikan dengan paradigma 

islam. Selanjutnya lahirlah ilmu pendidikan Islam yang mandiri dan diharapkan 

mampu melahirkan konsep yang ideal dan relaistik serta dapat memenuhi berbagai 

kebutuhan sesuai dengan tuntutan zaman dalam dunia pendidikan islam.29 

Sementara itu menurut undang-undang sistem pendidikan nasional 

pendidikan  adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar 

dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi 

dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, 

kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya, 

masyarakat, bangsa dan Negara.30 

Berbeda dengan pendidikan di mana ia lebih menitikberatkan kepada proses 

transformasi nilai dan pembentukan kepribadian, pengajaran lebih terfokus kepada 

proses transfer ilmu pengetahuan. 

Hakikat kecerdasan spiritual adalah upaya seseorang sebagai makhluk 

Tuhan meyakini akan keberadaan Allah. Orang-orang yang memiliki kecerdasan 

spiritual memiliki control diri yang bagus, tidak egois, apalagi bertindak zalim 

kepada orang lain. Motivasi-motivasi yang mendorongnya untuk melakukan 

sesuatu juga sangat khas yakni pengetahuan dan kebenaran, sebagaimana dapat 

disimak dari sejarah hidup para nabi dan biografi orang cerdas dan kreatif biasanya 

memiliki integritas moral yang tinggi, shaleh dan tentu juga integritas spiritual.31  

 
29Soleha, Ilmu Pendidikan Islam ( cet I Bandung 2011 ),2. 
30Arifudin M. Arif, Cara Cepat Memahami Konsep Pendidikan Dan Pembelajaran Agama 

Islam PAI (Cet I Sulteng 2014),.10 
31Hamka dalam Tafsir Al-Azhar, juz XVIII, (Surabaya: bina ilmu, 1999),151. 



15 
 

 

Pada zaman modern, para kaum intelektual mencoba melahirkan teori 

kecerdasan untuk menghadapi dan memecahkan persoalan makna dan nilai , 

sebagaimana yang orang kenal yaitu kecerdasan spiritual ( Spiritual Qoution ) atau 

yang disingkat dengan SQ. Kecerdasan spiritual berhubungan dengan kemampuan 

memenuhi kebutuhan roh manusia, berupa ibadah agar ia dapat kembali kepada 

penciptanya dalam keadaan suci. Jadi kecerdasan spiritual adalah kecerdasan kalbu 

yang berhubungan dengan kualitas batin seseorang. Kecerdasan ini mengarahkan 

seseorang untuk berbuat lebih manusiawi, sehingga dapat menjangkau nilai-nilai 

yang luhur yang belum tersentuh oleh akal pikiran manusia.32 

Manusia menyadari bahwa bahagia sebagai sebuah perasaan subjetif  lebih 

banyak ditentukan dengan rasa bermakna. Rasa bermakna bagi manusia lain, bagi 

alam, dan terutama bagi kekuatan besar yang disadari manusia yaitu Tuhan. 

Manusia mencari makna, inilah penjelasan mengapa dalam keadaan pedih dan 

sengsara sebagian manusia masih tetap dapat tersenyum. Karena bahagia tercipta 

dari rasa bermakna, dan tidak identik dengan mencapai cita-cita.  

Dari deskripsi di atas, penulis tertarik untuk mengadakan penelitian dengan 

mengangkat tema: “Konsep Pendidikan Spiritual Dalam Surat Ibrahim Ayat 35-41 

Menurut Quraish Shihab Studi Tafsir Al-Misbah. 

Berdasarkan uraian mengenai latar belakang  permasalahan yang 

diungkapkan, maka dapat diidentifikasi berbagai masalah yang muncul dalam 

Penulisan ini, antara lain: pertama, Bagaimana Rumusan Pendidikan Spiritual 

 
32Abdul Mujib, Yusuf mudzakkir, Nuansa-nuansa Psikologi Islami , ( Jakarta : Raja 

Grafindo Persada, 2002),33. 



16 
 

 

Dalam Pemikiran M.Quraish Shihab, kedua, Bagaimana Konsep Pendidikan 

Spiritual Dalam Surah Ibrahim Ayat 35-41 Menurut M.Quraish Shihab 

Berdasarkan Studi Tafsir Al-Mishbah, dan ketiga, Bagaimana Implementasi 

Pendidikan Spiritual Dalam Kehidupan Kekinian. Penulis tertarik mengadakan 

Penulisan dengan judul “Konsep Pendidikan Spiritual Dalam Surat Ibrahim Ayat 

35-41 Menurut M.Quraish Shihab ( Studi Tafsir Al-Misbah ). 

 

B. Rumusan dan Batasan Masalah 

A. Rumusan masalah: 

a. Bagaimana rumusan pendidikan spiritual  dalam pemikiran M.Quraish 

Shihab? 

b. Bagaimana konsep pendidikan spiritual menurut M. Quraish Shihab dalam 

surah Ibrahim ayat 35-41? 

c. Bagaimana relevansi pendidikan spiritual dalam konteks kekinian? 

B. Batasan Masalah: 

Dari latar belakang masalah di atas, maka Penulis memberi batasan masalah 

dalam penulisan ini yaitu: “Bagaimana pendidikan spiritual menurut pemikiran M. 

Quraish Shihab berdasarkan surah Ibrahim ayat 35-41 dalam tafsir Al-Mishbah.  

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

Setiap pembuatan karya ilmiah,tentu mempunyai tujuan yang ingin dicapai 

serta manfaat yang akan diperoleh oleh karena itu, dalam penyusunan, tesis ini juga 

mempunyai tujuan dan  manfaat  secara sistematis dapat di paparkan sebagai 

berikut: 



17 
 

 

1. Mengetahui rumusan pendidikan spiritual  dalam pemikiran M.Quraish 

Shihab ? 

2. Mengetahui konsep pendidikan spiritual menurut M.Quraish Shihab dalam 

surah Ibrahim ayat 35-41? 

3. Mengetahui relevansi pendidikan spiritual dalam konteks kekinian? 

Pada penulisan ini diharapkan dapat memberikan manfaat sebagai berikut: 

1. Memahami tentang rumusan pendidikan spiritual dalam pemikiran M. 

Quraish Shihab . Sebagai pengembangan wawasan keilmuan bagi Penulis 

khususnya dalam hal yang menyangkut ilmu pengetahuan, kecerdasan, dan 

akhlak khususnya dalam membentuk moral Islam peserta didik sehingga 

Penulis dapat semakin mendalam dan dapat dijadikan sebagai pegangan 

ketika Penulis menyelesaikan studi di Pascasarjana IAIN Palu untuk 

kemudian dijadikan sebagai bahan dalam membina generasi selanjutnya. 

2. Memahami konsep pendidikan spiritual menurut M. Quraish shihab dalam 

surah Ibrahim ayat 35-41. Sehingga dapat memperkaya wawasan penulis 

dan pembaca dalam memahami ayat al-Qur’an khususnya pada ayat-ayat 

yang terkait dengan konsep pendidikan spiritual. 

3. Memahami relevansi pendidikan spiritual dalam konteks kekinian, sehingga 

dapat menambah wawasan penulis dan pembaca. 

D. Kajian Pustaka 

Untuk memperdalam pemahahaman penulis dalam penelitian ini, 

diperlukan adanya kajian pustaka yang dilakukan oleh penulis lain. Hal tersebut 

dilakukan guna mengetahui sisi mana yang akan diungkap dalam penelitian ini, 



18 
 

 

sehingga berbeda dengan penelitian sebelumnya dengan kata lain tidak terdapat 

pengulangan pada penelitian sebelumnya. Selain itu Penulis juga menggali 

informasi dari berbagai literarur baik berupa buku-buku, jurnal maupun karya 

ilmiah lainnya dalam mendapatkan suatu informasi yang ada sebelumnya tentang 

teori yang relevan dengan judul penulis sebagai landasan teori ilmiah. 

1. Fuad Fa’uzi (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, ) yang berjudul pendidikan 

spiritual dalam mengembangkan karakter perspektif imam Al-Ghazali yang 

membahas tentang pendidikan spiritual sebagai transmisi ajaran agama dari 

generasi ke generasi yang melibatkan hanya tidak melibatkan aspek kognitif 

(pengetahuan tentang ajaran agama), namun aspek afektif dan psikomotorik 

(sikap dan pengamalan ajaran Islam) juga merupakan hal pokok. 

Pengembangan karakter yang terdiri dari pengertian pengembangan 

karakter dan nilai-nilai karakter. Tesis ini tidak menganalisis ayat-ayat 

pendidikan spiritual yang ditafsirkan oleh M.Quraish Shihab, tetapi hanya 

dalam perspektif Imam Al-Ghazali pada penafsiran pendidikan spiritual dan 

pengembangan karakter. Adapun relevansi tesis ini berkaitan dengan 

konsep pendidikan spiritual hanya saja berbeda dalam teologinya.33 

2. Tesis Muhammad EdyWaluyo yang berjudul Pendidikan Spiritual Said 

Hawwa (Telaah Atas Kitab Tarbiyyahtun Al-Ruhiyyah) membahas 

aktualisasi konsep pendidikan spiritual said hawwa dalam pengembangan 

 
33Fuad Fauzi, Pendidikan Spiritual Dalam Mengembangkan Karakter Perspektif Imam Al-

Ghazali, Tesis, Jurusan Kependidikan Islam Fakultas Ilmu Tarbiyah Dan Keguruan Universitas 

Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 2015. 



19 
 

 

pendidikan Islam masa depan. Kaitannya dengan tesis ini yaitu sama-sama 

membahas konsep pendidikan spiritual hanya beda dalam pemikirannya.34 

3. Maria Elly Ekarestu yang berjudul Pengaruh Kecerdasan Spiritual Dan 

Kecerdasan Emosional Terhadap Kinerja Pegawai Negeri Sipil Di 

Kecamatan Depok Kabupaten Sleman membahas kecerdasan spiritual yang 

mengarah pada kinerja SDM. Relevansinya pada kecerdasan emosional 

yang membentuk keimanan.35 

4. Ali Muklasin, dengan judul tesis pengembangan kecerdasan spiritual dalam 

meningkatkan sumber daya guru. Membahas perbedaan cerdas spiritual 

dengan sikap religius relevansinya terdapat dalam pengembangan sikap 

spiritualnya. 36 

5. Suwaibatul Aslamiah dengan judul jurnal tesis Pendidikan Spiritual Sebagai 

Benteng Terhadap Kenakalan Remaja (Sebuah Kajian Terhadap Riwayat 

Nabi Yusuf As) membahas aspek pendidikan spiritual yang ada kaitannya 

dengan konsep pemikiran pendidikan.37   

Berdasarkan kajian literatur pustaka sependek yang penulis temukan 

tersebut,maka apa yang menjadi kajian penulis bukan merupakan pengulangan 

 
34Muhammad EdyWaluyo, Pendidikan Spiritual Said Hawwa (Telaah Atas Kitab 

Tarbiyatun Al-Ruhiyyah, Tesis, Jurusan Pendidikan Islam Konsentrasi Pemikiran Pendidikan Islam 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 2008.  
35Maria elly ekarestu, Pengaruh Kecerdasan Spiritual Dan Kecerdasan Emosional Terhadap 

Kinerja Pegawai Negeri Sipil Di Kecamatan Depok Kabupaten Sleman,Tesis, Jurusan Manajemen 

Universitas Atma Jaya Yogyakarta 2015. 
36Ali Muklasin, Pengembangan Kecerdasan Spiritual Dalam Meningkatkan Sumber Daya 

Guru, Tesis Jurusan Manajemen Pendidikan Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang 2013 
37Suwaibatul Aslamiah, Pendidikan Spiritual Sebagai Benteng Terhadap Kenakalan 

Remaja (Sebuah Kajian Terhadap Riwayat Nabi Yusuf As, Jurnal perundang-undangan dan hukum 

pidana islam. 



20 
 

 

tema-tema penelitian yang sudah ada. Perbedaan penelititan ini dengan penelitian 

sebelumnya Penulis memfokuskan pada penafsiran M. Quraish Shihab dalam tafsir 

Al-Misbah serta analisis mengenai konsep pendidikan spiritual yang terkandung 

dalam al-Qur’an dan dalam tafsir Al-Misbah dan implementasi dalam pendidikan 

Islam. 

 

E. Penegasan Istilah/defenisi operasional 

Untuk memudahkan serta meghindari kesalahpahaman dari kalangan 

pembaca, maka terlebih dahulu penulis mengemukakan beberapa pengertian dari 

istilah kata yang dianggap sangat urgen dalam tesis ini, yaitu sebagai berikut: 

1. Konsep 

Istilah konsep berasal dari bahasa latin conceptum, artinya sesuatu yang 

dipahami.38 

2. Pendidikan menurut undang-undang sistem pendidikan nasional No. 20 

tahun 2003 dikemukakan bahwa, pendidikan adalah usaha sadar dan 

terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar 

peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki 

kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, 

akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, 

bangsa dan Negara.39 

3. Spiritual 

 
38 http://id.m.wikipedia.konsep 
39Arifudin Arif, Cara Cepat Memahami Konsep Pendidikan Dan Pembelajaran Agama 

Islam (PAI) (cet I sulteng, februari 2014).10. 



21 
 

 

Menurut kamus Webster yang di kutip oleh Aliah, kata “spirit” berasal dari 

kata benda “spiritus” yang berarti nafas atau kata kerja “spairare” yang 

berarti untuk bernafas. Spiritualitas merupakan kebangkitan atau 

pencerahan diri dalam mencapai tujuan dan makna hidup.40 

 

 

F. Metode penelitian 

Untuk mendapatkan pembahasan yang lebih akurat dan lebih maksimal, 

serta untuk memperlancar terwujudnya karya ilmiah, maka dalam penyusunan tesis 

ini penulis menggunakan beberapa metode dalam pengambilan data sebagai 

berikut: 

1. Metode pendekatan 

Untuk memperoleh pembahasan yang akurat, identik dengan judul yang 

dikehendaki, maka dalam penyusunan tesis ini diperlukan metode pendekatan 

dalam bentuk pendekatan teori tertentu yaitu: pendekatan analisis dan metode Irfani 

(ilmu tasawuf). 

1. Teknik pengumpulan data  

Dalam tahap pengumpulan data, penulis menggunakan prosedur library 

research, dimana penulis mengumpulkan data dengan menelaah dan 

mengumpulkan sejumlah tafsir, kitab klasik maupun teori dan konsep dari buku-

buku yang ada hubungannya dengan topic kajian melalui teknik sebagai berikut: 

 
40Aliah B. Purwakania Hasan, Psikologi Perkembangan Islam, (Jakarta: Raja Persada 

2006),288. 



22 
 

 

a. Kutipan langsung yaitu penulis mengambil beberapa pemikiran dan 

pendapat para tokoh tanpa melakukan perubahan sedikit pun. 

b. Kutipan tak langsung yaitu penulis mengambil beberapa kesimpulan dari 

pemikiran beberapa tokoh tanpa mengikuti teks aslinya, namun penulis tetap 

mengikuti ide dan makna yang terkandung dalam perumusan teks tersebut. 

c. Ikhtisar yaitu penulis membuat suatu ringkasan atau rangkuman dari 

beberapa buku majalah yang ada kaitannya dengan pembahasan penulis dan 

yang sesuai dengan sumber pustaka. 

Adapun instrument library research, adalah perpustakaan kampus IAIN 

Palu, dan literature  pribadi yang memang penulis telah siapkan sehubungan dengan 

penyusunan tesis ini. 

2. Teknik pengolahan dan analisis data  

Setelah sejumlah data berhasil dikumpulkan, maka langkah selanjutnya 

adalah mengolah dan menganalisis kembali melalui metode-metode sebagai 

berikut: 

a. Metode pengolahan data  

Sejalan dengan pembahasan tesis ini. Data-data yang ada penulis olah 

dengan menggunakan metode kualitatif, dimana penulis mengolah data dalam 

bentuk non statistic, seperti halnya mengomentari data, memjabarkan, menjelaskan 

dan menyimpulkan terhadap konsep atau teori tertentu secara akurat. 

b. Teknik analisis data  

Analisis data adalah kegiatan mengatur, mengurutkan, mengelompokan, 

memberi tanda atau kode, dan mengkategorikan data sehingga dapat ditemukan 



23 
 

 

dan dirumuskan hipotesis kerja berdasarkan hal tersebut.41 Analisis data berguna 

untuk mereduksi kumpulan data menjadi perwujudan yang dapat dipahami 

melalui pendeskripsian secara logis dan sistematis sehingga focus studi dapat 

ditelaah, diuji, dijawab secara cermat dan teliti. 

Data yang terkumpul dalam penelitian ini dianalisis dengan metode 

deskriptif analitif, yaitu menggambarkan bagaimana pendapat para mufassir, para 

sufi, para intelektual dan cendekiawan muslim, yang berkaitan dengan pendidikan 

spiritual secara sistematis, sehubungan dengan pendapat para ahli yang relevan juga 

digunakan. Tahap berikutnya adalah interpretasi, yaitu memahami nilai-nilai yang 

terkandung dalam surat Ibrahim ayat 35-41 untuk memperoleh makna pendidikan 

spiritual guna mencari jawaban atas permasalahan yang telah dirumuskan . Penulis 

menggunakan metode : 

a) Metode Maudhu’I 

Yang dimaksud metode maudhu’i/tematik42 atau Tafsir Maudhu’I ini 

mempunyai dua macam kajian . Pertama, pembahasan mengenai satu surah secara 

menyeluruh dan utuh dengan menjelaskan maksudnya yang bersifat umum dan 

khusus, menjelaskan berbagai korelasi antara berbagai masalah yang 

dikandungnya, sehingga surat itu tampak dalam bentuknya yang betul-betul utuh 

dan cermat. Kedua, menghimpun sejumlah ayat dari berbagai surah yang sama-

sama membicarakan satu masalah tertentu, ayat tersebut disusun sedemikian rupa 

dan diletakkan dibawah satu tema bahasan dan selanjutnya ditafsirkan secara  

 
41Lexy J. Moleong, Metode Penelitian Kualitatif, ( Bandung: Remaja Rosda Karya,  1998 

).10. 
42Nasruddin Baidan, Metode Penafsiran al-Qur’an, ( Yogyakarta : Pustaka 

pelajar,2002).72. 



24 
 

 

Maudhu’I.43 Kedua bentuk metode tafsir maudhu’I tersebut, digunakan dalam 

penelitian ini adalah agar mendapatkan penjelasan makna konsep pendidikan 

spiritual dalam al-Quran terutama dalam surah Ibrahim  ayat 35-41 secara 

komprehensif. 

b) Metode Interpretatif 

Metode ini berperan untuk mencari makna, dibalik yang tersurat,selain itu 

juga mencari makna yang tersirat serta mengaitkan dengan hal-hal yang terkait yang 

sifatnya logic teoritis dan trasendental.44 Metode  digunakan dalam rangka mencari 

kandungan surat Ibrahim ayat 35-41 tentang konsep pendidikan spiritual. 

c) Metode Irfani (ilmu tasawuf) 

Irfani adalah pengetahuan yang diperoleh dengan olah ruhani dimana 

dengan kesucian hati, diharapkan Tuhan akan melimpahkan pengetahuan langsung 

kepadanya. Dari situ kemudian dikonsepsikan atau masuk ke dalam pikiran 

sebelum dikemukakan kepada orang lain. Dengan demikian, secara metodologi, 

pengetahuan ruhani setidaknya diperoleh melalui tiga tahapan yaitu persiapan, 

penerimaan dan pengungkapan, baik dengan lisan maupun dengan tulisan. Tahap 

pertama, persiapan.45 Untuk bisa menerima limpahan pengetahuan, seseorang 

biasanya harus menyelesaikan jenjang-jenjang kehidupan spiritual. Para tokoh 

berbeda pendapat tentang jumlah jenjang yang harus dilalui ini. Namun, setidaknya, 

ada tujuh tahapan yang harus dijalani,semuanya berangkat dari tingkatan yang 

 
43Abd.al-Hay al-Farmawi, Metode Tafsir Maudhu’I, ( Yogyakarta : Rake surasin, 1996 ). 

65. 
44Noeng Muhajir, Metode Penelitian Kualitatif , ( Yogyakarta: Rake Surasin,1996 ), 65. 
45Al-Qusairi mencatat ada empat puluh sembilan tahapan yang harus dilalui, sedang at-

Thabthabai mencatat dua puluh empat jenjang, lihat Simuh, Tasawuf dan Perkembangannya Dalam 

Islam, (Jakarta : Rajawali Press, 1977), hlm. 49-72.  



25 
 

 

paling dasar menuju tingkatan puncak dimana saat itu qalb (hati) telah menjadi 

netral dan jernih, sehingga siap menerima limpahan pengetahuan. Diantaranya ada 

tobat, wara’, zuhud, fakir, sabar, tawakkal, syukur, dan rida’. 

 

 

G. Sistematika Pembahasan 

Untuk mempermudah memahami laporan penelitian ini maka peneliti 

menyusun sistematika laporan penelitian sebagai berikut : 

Pada  Bab Pertama, merupakan bab pendahuluan yang akan menyajikan 

gambaran umum yang akan mendukung  pembahasan tesis selanjutnya. Hal-hal 

yang dimaksud antara lain : latar belakang masalah, rumusan dan batasan masalah, 

manfaat penelitian, penegasan istilah, kajian pustaka, metode penelitian, dan 

sistematika pembahasan. 

Bab Kedua penulis membahas mengenai sekilas tentang pendidikan 

spiritual yang meliputi : Pengertian Pendidikan Spiritual, Urgensi Pendidikan 

Spiritual, Ruang Lingkup Pendidikan Spiritual, Dan Implementasi pendidikan 

spiritual. 

Selanjutnya pada  Bab Ketiga adalah Riwayat hidup Muhammad Quraish 

Shihab, Karya-Karya Muhammad  Quraish Shihab, Dan Corak Tafsir Muhammad 

Quraish Shihab. 

Pada  Bab Keempat  adalah bab analisis pemikiran Muhammad Quraish 

shihab dalam pendidikan spiritual dan makna surah Ibrahim ayat 35-41, penjelasan 

para mufassir : pendidikan spiritual dalam surah Ibrahim ayat 35-41. 



26 
 

 

Sedangkan pada  Bab Lima merupakan bab penutup, berupa tuntutan dan 

jawaban permasalahan yang diajukan untuk dikemukakan dalam bentuk 

kesimpulan dan saran-saran.  



27 
 

 

BAB II 

KONSEP PENDIDIKAN SPIRITUAL 

 

A. Pengertian Pendidikan Spiritual 

Pendidikan spiritual adalah penguatan kekuatan spiritual bagi anak dan 

penanaman iman dalam diri mereka sebagai bentuk pemenuhan kebutuhan 

naluriyah bergama mereka, menata sifat mereka dengan tata krama dan 

meningkatkan kecenderungan (tekad, bakat) mereka, dan mengarahkan mereka 

pada nila-nilai spiritual, prinsip, dan suri tauladan yang mereka dapat dari keimanan 

yang benar pada Allah SWT, malaikat - malaikatnya, kitab-kitabnya, para rasulnya, 

hari akhir, dan takdir baik dan buruknya.46 

Pendidikan berbasis spiritual dalam tulisan ini didefinisikan sebagai konsep, 

system pendidikan yang menekankan pada pengembangan kemampuan ruhaniah 

atau spiritual dengan standar spiritual yang dapat dirasakan oleh peserta didik untuk 

meraih kesempurnaan hidup menurut ukuran Islam. Pengembangan kemampuan 

spiritual tidak terbatas pada peserta didik, akan tetapi mencakup semua pelaku 

pendidikan. Hal ini berangkat dari asumsi bahwa mendidik dan mengikuti 

pendidikan adalah ibadah. Ibadah secara fungsionil bertujuan pada pencerahan 

spiritual. 

Pendidikan Berbasis Spiritual didasari oleh keyakinan bahwa aktivitas 

pendidikan merupakan ibadah kepada Allah SWT. Manusia diciptakan sebagai 

 
46Abdul Hamid, Usus al-Tarbiyah al-Islamiyah fi al-Sunnah al-Nabawiyah, Tunis: Dar 

al-Arabiyah lil Kitab, 1984,.68-69 
 

 



28 
 

 

hamba Allah yang suci dan diberi amanah untuk memelihara kesucian tersebut. 

Secara umum pendidikan berbasis spiritual memusatkan perhatiannya pada 

spiritualitas sebagai potensi utama dalam menggerakkan setiap tindakan pendidikan 

dan pengajaran, dalam hal ini dipahami sebagai sumber inspiratif normative dalam 

kegiatan pendidikan dan pengajaran, dan sekaligus spiritualitas sebagai tujuan 

pendidikan.47 

Sesungguhnya pendidikan spiritual yang benar digambarkan sebagai salah 

satu alat ukur (standar ukuran) dalam menumbuh kembangkan macam-macam 

kepribadian manusia yang berbeda dengan pertumbuhan / perkembangan yang 

lengkap (mencakup segala hal), ialah sumber petunjuk bagi akal. Dengan iman 

kepada Allah SWT dan mengesakan-Nya (mentauhidkan-Nya), dan kejernihan jiwa 

dengan ketentraman dan ketenangannya, mensucikan akhlak dengan memperindah 

dirinya dengan keutamaann, nilai-nilai moral, dan suri tauladan yang baik, 

membersihkan tubuh dengan menggunakannya pada jalan yang benar dan 

mencegahnya terhadap prilaku maksiat dan prilaku keji, serta mendorongnya untuk 

beribadah dan beramal baik yang bermanfaat bagi diri pribadi dan kelompok 

(masyrakat), dan juga hubungan yang baik dengan orang lain dalam lingkungan 

masyarakat dengan adanya solidaritas, sinergi (saling mendukung), dan saling 

menolong satu sama lain pada kebaikan dan ketakwaan.48 

 
47Ahmad Rivauzi, Pendidikan   Berbasis   Spiritual;   Tela Abdurrauf Singkel dalam Kitab 

Tanbihal-Masyi, (Tesis), Padang: PPs IAIN Imam Bonjol Padang, 2007,.91 
 

48Toto Tasmara, Kecerdasan Ruhaniah (Transendental Intelligence) Membentuk 
kepribadaian yang bertanggung jawab, Profesional, dan berakhlak, Jakarta: Bina Insani Press, 
2001,.35-36 
 



29 
 

 

 Howard gardner, pencetus teori kecerdasan ganda, memilih untuk tidak 

memasukan spiritual intelegence kedalam “kecerdasan” karena itu menentang 

kodifikasi ilmiah criteria yang terukur (kuantitatif). Sebaliknya Gardner 

menyarankan suatu “kecerdasan eksistensial” yang sesuai. Mitra gadner telah 

merespon dengan penelitian grafik pemikiran eksistensial sebagai dasar 

spiritualitas. Namun, Gadner membentuk fondasi ilmiah dalam disiplin teori 

pendidikan dan interdisciplinarity, yang mengakibatkan munculnya wacana 

kecerdasan spiritual/intelegence.49 

Pengetahuan dasar yang perlu dipahami adalah spiritual intelegence tidak 

mesti berhubungan dengan agama. Dan orang yang mempunyai spiritual intelligent 

yang baik akan sesuai antara hati, kata, dan perbuatannya, selaras antara apa yang 

ada dalam hatinya, ucapan dan perbuatannya. 

Lebih lanjut M.Quraish shihab menjelaskan bahwa potensi hati meliputi 

potensi untuk dapat meraih ilham dan nur/cahaya Tuhan. Alat pokok pertama untuk 

mengetahui pada objek material adalah telinga dan mata, alat utama untuk 

memperoleh pengetahuan immaterial adalah hati. Pengetahuan dalam realitasnya 

ada aspek wujud yang tidak tampak yang mata dan akal tidak sanggup 

menangkapnya. Banyak esensi pengetahuan yang tidak dapat dijangkau dengan 

indra dan akal, seperti ilham dan wahyu. Kebenaran ilham dan wahyu tidak mudah 

dijangkau oleh indra dan akal, dan akan lebih mudah ditangkap/dipahami dengan 

menggunakan potensi hati.50 

 
49Wigglesworth, Cindy.2002.Spiritual Intelligence And Why It Matters. Dalam Conscious 

Pursuits Html Diakses Tanggal 3 Agustus 2018 
50Suparlan, Mendidik Hati Membentuk Karakter, (Cet I Yogyakarta 2015),.32 



30 
 

 

 

Danah Zohar dan Ian Marshall berpendapat:  

Kecerdasan spiritual adalah kecerdasan untuk menghadapi persoalan makna 

atau Value, yaitu kecerdasan untuk menempatkan perilaku dan hidup kita 

dalam konteks makna yang lebih luas dan kaya, kecerdasan untuk menilai 

bahwa tindakan atau jalan hidup seseorang lebih bermakna bila 

dibandingkan dengan yang lain. SQ adalah landasan yang diperlukan untuk 

mengfungsikan IQ dan EQ secara efektif. Bahkan SQ merupakan 

kecerdasan tertinggi kita.51 

 

Analisis penulis bahwa kecerdasan spiritual digunakan dalam menempatkan 

nilai, maksudnya setiap individu bisa menempatkan dirinya untuk membentuk 

perilaku yang baik. 

Ary Ginanjar mendefinisikan kecerdasan spiritual sebagai:  

Kemampuan untuk memberi makna ibadah terhadap setiap perilaku dan 

kegiatan melalui langkah-langkah dan pemikiran yang bersifat fitrah, 

menjadi manusia yang hanif, dan memiliki pola pikir tauhidi (integralistik), 

serta berprinsip hanya karena Allah.52 
 

Kecerdasan spiritual dapat terlaksana apabila manusia mampu berperilaku 

baik sesuai dengan fitrah ruhaniyah  sehingga memiliki pola pikir yang baik di 

dalam mendekatkan diri kepada Allah swt.  

Menurut Toto Tasmara:  

 

Kecerdasan spiritual (kecerdasan ruhani) adalah kemampuan seseorang 

untuk mendengarkan hati nuraninya atau bisikan kebenaran yang mengilahi 

dalam cara dirinya mengambil keputusan atau melakukan pilihan pilihan, 

berempati, dan beradaptasi. Kecerdasan ruhaniah sangat ditentukan oleh 

upaya untuk membersihkan dan memberikan pencerahan qalbu sehingga 

mampu memberikan nasihat dan arah tindakan serta caranya kita mengambil 

keputusan.53 

 
51Danah Zohar dan Ian Marshall, Kecerdasan Spiritual, terj. Rahmani Astuti, dkk, 

(Bandung: 

Mizan, 2007) cet. 9,.4  
52Ary Ginanjar Agustian, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emotional dan Spiritual 

(ESQ), (Jakarta: Penerbit Arya, 2001),.57  
53Toto Tasmara, Kecerdasan Ruhaniah, (Jakarta: Gema Insani Press, 2001),.47  



31 
 

 

 

Setiap manusia memiliki akal dan pikiran, namun kemampuan tersebut tidak 

semua orang sama dalam berpikir melainkan berbeda-berbeda. Ada yang memiliki 

pemikiran dan hati yang keras dan ada juga yang lembut. Semua tergantung dari 

kepribadian manusia masing-masing dalam bertindak. 

Sedangkan menurut Marsha Sinetar:  

 

Kecerdasan spiritual adalah pemikiran yang terilhami oleh dorongan dan 

efektivitas, keberadaan atau hidup keilahian yang mempersatukan kita 

sebagai bagian-bagiannya.54 Lebih lanjut, Marsha Sinetar mengatakan 

bahwa kecerdasan spiritual adalah cahaya, ciuman kehidupan yang 

membangunkan kehidupan tidur kita.55 

 

Kecerdasan spiritual melibatkan kemampuan menghidupkan kebenaran 

yang paling dalam. Itu berarti mewujudkan hal yang terbaik, utuh, dan paling 

manusiawi dalam batin. Gagasan, energi, nilai, visi, dorongan dan arah panggilan 

hidup mengalir dari dalam, dari suatu keadaan kesadaran yang hidup bersama cinta. 

Hal ini berabrti, bahwa kecerdasan spiritual menjadikan manusia untuk hidup 

dengan sesama dengan cinta, ikhlas, dan ihsan yang semua itu bermuara pada 

Ilahi.56 

Secara definitif, pendidikan spritual tampaknya sudah dikemukakan secara 

luas oleh berbagai ahli. Ahmad Suhailah mengemukakan pendidikan spiritual 

adalah penanaman cinta Allah di dalam hati peserta didik yang menjadikannya 

 
54Marsha Sinetar, Spiritual Intelligence, (Jakarta: PT. Gramedia, 2000),.12  
55Marsha Sinetar, Spiritual Intelligence,. 49  
56Abdul Wahab H.S. dan Umiarso, Kepemimpinan Pendidikan dan Kecerdasan spiritual, 

 49-50. 



32 
 

 

mengharapkan ridha Allah SWT. disetiap ucapan, perbuatan, sikap, dan tingkah 

laku, kemudian menjauhi hal-hal yang menyebabkan murka-Nya.57 

Abu Bakar Aceh mendefinisikan pendidikan spiritual sebagai upaya 

mencari hubungan dengan Allah yang dilakukan melalui proses pendidikan 

dan latihan sehingga seseorang dapat menemui (liqa’) dan mempersatukan diri 

dengan Tuhan-Nya.58 Adapun Sa’id Hawa mendefinisikan pendidikan spiritual 

dalam Islam merupakan upaya pembersihan jiwa menuju Allah SWT. Dari jiwa 

yang kotor menuju jiwa yang bersih, dari akal yang belum tunduk kepada syariat 

menuju akal yang sesuai dengan syariat, dari hati keras dan berpenyakit menuju 

hati yang tenang dan sehat, dari roh yang menjauh dari pintu Allah SWT. lalai 

dalam beribadah dan tidak sungguh-sungguh melakukannya, menuju roh yang 

mengenal (‘arif) kepada Allah SWT, senantiasa melaksanakan hak-hak untuk 

beribadah kepada-Nya, dari fisik yang tidak mentaati aturan syariat menuju 

fisik yang senantiasa memegang aturan-aturan syariat Allah SWT.59 

Menurut Imam Ghazali kualitas hati, bersih atau kotor, terang atau gelap 

sangat bergantung dan ditentukan oleh perilaku manusia itu sendiri. Dikatakan jika 

ia cinta agama dan suka berbuat kebajikan maka hatinya bersih dan terang.60 

Alam manusia telah diciptakan (diadakan/ dilahirkan) oleh Allah SWT, dan 

Dia telah menyerukan dalam fithrah diri mereka kecenderungan alamiyah pada 

 
57Ahmad Suhailah Zain al-‘Abidin Hammad, Mas’uliyah al-Usrah fi Tahhin al-Syabab min 

al-Irhab (Lajnah al-‘ilmiyah li al-Mu’tamar al-Alami ‘an Mauqif al-Islam min al-Irhab, 

2004/1425H), 4.  
58Abu Bakar Aceh, Pengantar Ilmu Tarekat: Kajian Historis tentang Mistik (Solo: 

Ramadhani,1996), 42.  
59Sa’id Hawwa, Tarbiyatu al-Ruh}iyah (Kairo: Maktabah al-Wahbah, 1992),.69.  
60A Ilyas Ismail, True Islam Moral Intelektual  Spiritual, (Cet I ; Jakarta 2013),.396 



33 
 

 

keimanan, ketauhidan dan keberagamaan.  

Adapun pengaruh-pengaruh penting dari pendidikan ruh adalah sebagai 

berikut : 

 
1. Ikhlas kepada Allah SWT  

 
Salah satu pengaruh terpenting dari pendidikan ruh yang benar yakni 

menanamkan makna keikhlasan dalam diri seorang mu'min, dengan menjadikan 

niat, perkataanya, dan perbuatan nya itu dilakukan dengan ikhlas untuk Allah SWT, 

ia tidak mencari nya kecuali keridhoan Allah, mereka terbebas dari keinginan 

mencari kesenangan, kemuliaan, dan hal duniawi. 

Sesungguhnya keikhlasan kepada Allah SWT dalam segala tujuan dan 

upaya akan mewujukan hubungan yang langsung dan abadi dengan Allah SWT, 

dan menyucikan jiwa seorang mu'min dan membersihkan dirinya, dan 

menjadikanya hamba yang soleh di agamanya dan duniannya bagi dirinya 

keluarganya, dan masing-masing individu masyarakat dimana ia tinggal, dan 

menjadikannya selalu mematuhi dan memperhatikan Tuhannya dalam setiap 

gerakan dan kondisi dan ia menghadap kepada-Nya dengan seluruh jiwanya, 

dengan dzikir di lisannya, dengan mengambil pelajaran dalam fikirannya, ketetapan 

hatinya, dan dengan seluruh perbuatan dan upaya yang ia lakukan lewat tangan dan 

kakinya.61 

 

2. Tawakkal (Penyerahan diri) kepada Allah SWT  
 

 
61Ahmad Juntika Nurihsan, Bimbingan dan Konseling: Dalam Berbagai Latar Kehidupan, 

Bandung: Refilika Aditama, 2006 hal. 67-68 
 

 



34 
 

 

Tawakkal kepada Allah akan menyebarkan dalam diri seorang mu'min 

ketentraman, ketenganan dan kenyamanan, hal tersebut berhubungan dengan 

kesehatan jiwa, akal dan kesehatan badannya hal itu karena tawakkal kepada Allah 

menjaga diri mereka dari ketakutan-ketakutan, penyakit jiwa, rasa frustasi 

kecendruangan-kecendruangan, tekanan fikiran yang dapat menjadikan 

kebahagiaan manusia menjadi kesusahan dan penderitaan, ketenangan mereka jadi 

kekacaauan, rasa optimisnya jadi pesimis, hal positifnya jadi negatif dan 

keberhasilannya jadi kegagalan.62 

Sesungguhnya tawakkal kepada Allah SWT merupakan hal yang penting 

bagi jiwa, akal dan raga yang sangat dibutuhkan bagi setiap manusia baik orang 

yang mampu maupun orang yang lemah, orang yang menghakimi dan dikahimi, 

yang besar mupun kecil, laki-laki atau perempuan, yang berilmu ataupun yang 

beramal, semuanya membutuhkan Allah SWT karena Ialah yang mampu 

mengabulkan do'a mereka dan dapat memenuhi permohonan mereka, membantu 

mereka meningkat, dan meringankan penderitaan-penderitaan mereka. 

3. Istiqomah  
 

Salah satu pengaruh penting dalam pendidiakan spiritual adalah 

pembentukan kebiasaan istiqomah bagi seorang mu'min, yang berarti bahwa ia 

selalau mengerjakan segala perintah Allah SWT dan menjauhi segala laranganya, 

dan menjaga aturan-aturan-Nya, dan dia selalu merasa akan eksistensi Allah 

(adanya Allah) di setiap waktu dan tempat, dan menganjurkan dirinya untuk 

mencari keridhoan-Nya dalam segala perbuatan dan selalu bertawajuh 

 
62Ibid,. 



35 
 

 

(menghadap) kepada-Nya dengan seluruh niatnya, dengan hal tersebut maka 

kebiasaan istiqomah tersebut menancap dalam dirinya dan berjalan sepanjang 

hidupnya, dan selalu merujuk kepada Al-Qur'an dan sunnah Nabi yang Terakhir 

Nabi Muhammad SAW dalam hal yang tampak (dhahir) dan yang batin 

terseumbunyi (batin), dan dalam niat dan amal, dalam tujuan dan cara, serta dalam 

agama dan dunia. 

Sebagaimana pula kebiasaan istiqomah ini memberikan pengaruh positif 

terhadap kehidupan masyarakat, apabila kebiasaan ini berlaku bagi tiap individu 

masing-masing masyrakat maka akan menyebarlah rasa aman, dan rasa nyaman 

dan terliputilah dalam masyarakat rasa kasih sayang, mencintai sesama, 

solidaritas, toleransi, dan integrasi, dan terjaga dari unsur-unsur yang merusak, 

memecah belah hubungan sosial, dan akhlak-akhlak yang tercela.63 

4. Menyuruh pada kebaikan dan menentang (melarang) kemungkaran  
 

Pengaruh yang paling utama, atau buah yang paling matang dari 

pendidikan ruh ini adalah prinsip " menyuruh kepada kebaikan dan mentang 

kemungkaran" ia memberikan pengaruh yang paling besar dalam pendidikan 

seorang mu'min, dalam penanaman kepriadainnya dan penjagaanya dari 

kemelencengan, kesalahan-kesalahan, dan kemaksiatan-kemaksiatan, adapun 

dalam kehidupan masyarakat ia menjaganya dari unsur-unsur yang 

menghancurkan, dan meruntuhkan martabat yang disebabkan oleh tersebarnya 

kerusakan, keburukan, dan kemungkaran yang nampak maupun yang 

 
63A. Haidar Putra Daulay, Pemberdayaan Pendidikan Islam di Indonesia, Jakarta: 

Rineka Cipta, 2009, hal. 53-54 
 

 



36 
 

 

tersembunyi.64 

Dengan upaya yakni membiasakan anak-anak dengan prinsip amar ma'rif 

nahi mungkar, upaya untuk menyebarkan nilai-nilai moral dalam kehidupan 

sosial, dan dengan upaya yang menjadikan kehidupan manusia berdsar pada 

kemurnia/ kesucian, kebersihan, dan menerangkan tentang petunjuk dan hidayah, 

semua hal itu menjadi penjaga yang menentang adanya perpecahan, 

kemelencengan, dan pelindung dari segala kerusakan, kehilangan dan kesesatan. 

Hati juga merupakan unsur terpenting di dalam mempengaruhi perilaku 

manusia. Dengan hati inilah manusia mampu membedakan mana yang baik dan 

mana yang buruk. Hati bagai laksana obor bagi manuisa, bila manusia tersebut 

mempu menggunakan mata hatinya. Hati adalah tempat ruh, yang pertama 

ditempel oleh Allah untuk mengawasi perbuatan manusia. Menurut Amir al-

Mu’minin Ali, qalb memunyai padanan arti Shadr, Fu’ad, Lubb dan Syagaf. 

Shadr sebagai tempat terbitnya nur (cahaya), Fu’ad tempat terbitnya ma’rifah 

kepada Allah, Lubb tempat terbitnya tauhid, dan syaghaf tempat terbitnya 

kecintaan manusia terhadap sesamanya.65 

Hati dalam bahasa Arab disebut qalb yang berasal dari kata kerja qalaba 

inqalaba dan qallaba yang mempunyai arti berbalik, berubah atau berpindah-

pindah, bentuk jamaknya adalah qulub.66 Dalam terminologi sufi, hati merupakan 

 
64Ahmad Arifi (ed), Politik Pendidikan Islam: Menelusuri Ideologi dan Aktualisasi 

Pendidikan Islam di Tengah Arus Globalisasi, Yogyakarta: Teras, 2009, hal. 67 
 

 
 

65Musa Asy’arie, Manusia Pembentuk Kebudayaan dalam al-Qur’an, (Yogyakarta: LSFI, 

1992), 100. 
 

 
66Ibnu Manzur, Lisan al-Arab, Jilid XII, (Mesir: Dar al-Mishriyyah, 1968), 179 



37 
 

 

jantung spritual, sebab hati merupakan perwujudan dari aspek-aspek Allah yang 

berbeda-beda, yang menggambarkan suatu aspek yang berhubungan dengaan 

Allah dan mahkluk. Dia menerima anugrah dari Allah dan menyampaikannya 

kepada makhluk.  

Hadis Nabi dikatakan bahwa “Jika segumpal daging itu baik, maka akan 

menjadi baik seluruh jasadnya dan jika segumpal itu tidak baik maka, akan 

menjadi tidak baik pula jasadnya pula, ingat itulah dia hati manusia” menurut Ibn 

Katsir ada empat bentuk hati manusia diantaranya yang pertama, hati yang bersih 

seperti pelita yang terang benderang yaitu hatinya orang mukmin yang mau 

menggunakan mata hatinya untuk cahaya hidupnya. Kedua, hati yang tertutup dan 

terikat pada tutupnya yaitu hatinya orang kafir yang tidak mau menerima 

kebenaran. Ketiga, hati yang terbalik, yaitu hatinya orang-orang munafik, dan 

keempat, hati yang berlapis yaitu hati yang di dalamnya terdapat iman dan 

kemunafikan.67 

Melihat dari makna ini, maka hati adalah tempat yang berada dalam 

kondisi yang menentukan dalam tindakan manusia. Oleh karena itu, hati perlu 

dilakukan pendidikan untuk membangkitkan spritual. Pendidikan spritual 

dimaksudkan supaya spritual manusia yang berada di hati selalu kontak dengan 

Allah dalam saat apa pun, baik dalam kegatan berpikir, merasa, dan berbuat. 

Metode yang perlu dilakukan adalah dengan cara pelatihan sensifitas 

moral spritual yaitu dengan jalan amal lisan, berdizikir, berdo’a, istigfar, tobat; 

 
67Said Hawwa, Jalan Ruhani, Terj. Khairul Rofie dan Ibn Toha Ali, (Bandung: Mizan, 

1995), 59. 
 

 



38 
 

 

berpikir positif, selalu belajar dari kesalahan, dan mengambl pelajaran dari 

peristiwa yang dialami. Menurut Sayyid Qutuhb ada lima cara untuk 

meningkatkan spritual dalam hati, yaitu pertama; meningkatkan sensifitas hati ke 

bawah jangkuan Allah yang dapat menciptakan apa saja di dalam lembaran alam 

ini. Hal ini dilakukan supaya manusia senantiasa merasakan bahwa Allah adalah 

tak terbatas. Kedua, meningkatkan sensifitas hati ke bawah pemilikan yang terus 

menerus dari Allah, atau dengan kata lain Allah selalu mengawasi dirinya 

dimanapun berada dan kita tidak bisa lepas dari-Nya. Ketiga, mengenangkan 

perasaan taqwa kepada Allah yang terus menerus di dalam hatinya. Keempat, 

merasa cinta kepada Allah dalam rangka mencari ridlao-Nya. Kelima, 

mengkorbankan perasaan damai bersama Allah baik dalam kesulitan maupun 

dalam keadaan apapun. Tujuannya adalah adanya kontak batin antara dirinya 

dengan Allah swt.68 

Salah satu dari ciri manuia adalah memiliki akal. Allah memberikan akal 

bagi manusia adalah untuk berpikir baik secara formal empirik, maupun secara 

abstrak. Kata ‘aqal’ asal usulnya dari bahasa Arab yang bentukan dari kata kerja 

‘aqala’ yang mempunyai arti mengikat dan menahan. Dengan demikian akal 

berfungsi untuk mengikat dan menahan dari berbagai pengalaman manusia baik 

yang dilihat dan dirasa kemudian diramu untuk diambil kesimpulan bertindak. 

Menurut Ibrahin Madkur, akal manusia memiliki potensi rohaniah yang dapat 

membedakan antara yang benar dan yang batil. Oleh karena itu, seseorang yang 

 
68Muhammad Quthb, Sistem Pendidikan Islam, Terj. Salman Harun (Bandung: al-Ma’arif, 

1993), 5. 
 

 



39 
 

 

berakal adalah orang yang mampu menahan hafa nafsunya sehingga nafsunya tidak 

dapat menguasai dirinya dan ia mampu memahami kebenaran, sebab orang yang 

dikuasai oleh hafa nafsunya adalah orang yang terhalang untuk memahami 

kebenaran.69 Tujuan dari diberikan akal bagi manusia adalah untuk memahami 

kebenaran yang dihasilkan dari pengalaman empirik atau inderawi maupun 

pengalaman abstrak. Oleh karena itu, dalam bahasa pesantren dikenal dengan 

sebutan “sudah akil baligh” yaitu orang Islam yang sudah mampu membedakan 

baik dan buruk, benar dan salah, ganjaran dan dosa, maka orang tersebut sudah 

dikenai hukum, mengingat ia sudah mampu menggunakan akalnya dalam 

kehidupannya alis sudah dewasa. 

Menurut Sa’id Hawwa, akal dibagi menjadi dua yaitu akal taklifi dan akal 

syar’i. Akal taklifi merupakan akal terendah yang dimiliki oleh seorang mukallaf 

(mempertanggung jawabkan perbuatannya nanti dihadapan Allah). Sedangkan akal 

syarri’ (akal sempurna) adalah pengekangan manusia terhadap hafa nafsunya atas 

perintah Allah.70 

Daya kemampuan akal tiap orang tidak sama, ada yang lebih dan ada yang 

kurang. Dalam hal ini, beliau membagi akal ke dalam tiga kelompok, yaitu; pertama 

orang-orang yang memiliki akal yang sehat, cerdas, dan jujur dalam berpikir (al-

rasikh fi al-ilm) atau sering disebut dengan Kiai (ulama). Untuk akal yang demikian 

metode yang diterapkan dalam meningkatkan spritualitas akalnya dengan mengajak 

ke jalan Allah dengan cara hikmah. Yaitu mengemukakan dasar-dasar yang kuat 

 
69Musa Asy’arie, Manusia Pembentuk Kebudayaan dalam al-Qur’an, 99  
70Said Hawwa, Jalan Ruhani, (Bandung: Mizan, 1995), 62. 

 

 



40 
 

 

dan meyakinkan sehingga mereka mengetahui hakekat kebenaran. Akal yang 

demikian biasanya selalu mencari hakekat kebenaran yang didasarkan dari 

berbbagai pendekatan yang diformulasikan untuk memahami agama maupun alam 

semesta dari wujud citra ilahi. Kedua adalah kelompok yang mempunyai akal 

belum tertata secara rapi, yaitu orang-orang awam yang taklit. Untuk yang demikian 

mereka perlu bimbingan, dan nasehat-nasehat yang mudah dipahami, atau dengan 

kata lain dengan tauladan (uswah). Sedangkan untuk yang ketiga adalah akal para 

pemikir (filosof), kelompok ini hanya mendasarkan kepada kemampuan rasionya 

saja untuk melakukan pemahaman terhadap kebenaran. Mereka akan menolak pada 

sesuatu yang tidak rasional dalam pandangan mereka. Untuk kelompok ini metode 

yang digunakan supaya mereka mempunyai spritualitas dalam berpikirnya dengan 

menggunakan pola perdebatan yang bersifat abstark atau postmodersim. 

Nafsu adalah unsur yang dimiliki oleh manusia untuk kekuatan, bila 

manusia tanpa nafsu maka buka manusia, sebab manusia yang sempurna adalah 

manusia yang mampu mengendalikan nafsunya. Nafsu adalah sifat kebendaan yang 

diwariskan pada saat lahir, kemudian berkembang seiring dengan proses 

intraksinya dengan lingkungan sosialnya. Namun kecenderungan nafsu adalah 

memeksakan hasrat-hasratnya dalam upaya untuk memuaskan diri.71 

Nafsu juga diibaratkan sebuah naga yang sewaktu-waktu akan bangkit dan 

melakukan berbagai tindakan yang menimbulkan masalah dan kekacauan. Hal ini 

tidak terbatas pada ruang dan waktu. 

 
71Javad Nurbakhsy, Psikologi Sufi. Terj. Arief Rakhmat. (Yogyakarta: Fajar Pustaka 

Baru, 2000), 4. 



41 
 

 

Ilmu-ilmu tasawuf atau dikalangan esoteris Jawa pun manusia diberi 

pakaian yang berupa empat nafsu. Yaitu pertama, Nafsu Lauwamah. Nafsu ini 

asalnya berasal dari sari bumi, warnanya hitam, sifat-sifat positifnya adalah 

mempunyai kekuatan jasmaniah sehingga tahan menghadapi penderitaan jasmani. 

Sedangkan sifat negatifnya suka menimbun materi, bersifat loba dan egoistis, 

memandang dirinya lebih dibandingkan orang lainnya, berwatak kolot, kejam. 

Adapun pintu nafsu ini adalah pada mulut.72 

Kedua, Nafsu Amarah, nafsu ini asalnya dari sari api, warnanya merah 

laksana api, sifat positifnyaadalah mempunyai sikap pemberani, semangat dan 

berkemampuan keras, tekun bekerja dan optimis. Adapun sifat negatifnya adalah 

mudah marah, mudah tergesa-gesa, serik atau panas hati. Pintu dari nafsu ini adalah 

pada telinga. 

Ketiga, Nafsu Supiah, nafsu ini asalnya dari air, warnanya kuning, 

mempunyai sifat-sifat utama sperti air, yakni mengalir terus-menerus dan berjalan 

tiada henti. Tertarik pada hal-hal yang dipandang indah dan mempunyai rasa cinta 

atau suka pada keindahan. Nafsu ini memberikan arah dan tujuan pada kedua nafsu 

Lauwamah dan Amarah. Adapun pintu dari nafsu ini adalah pada mata. 

 
Yang keempat adalah Nafsu Mutmainnah, nafsu ini asalnya dari udara, dan 

berwarna putih. Sifat dari nafsu ini boleh dikatakan semua baik, yaitu tidak mau 

bekerjasama dengan ketiga nafsu lainnya kalau nantinya menuju hal-hal yang 

bersifat negatif kurang baik. Nafsu ini bergerak ke arah kesucian, kebersihan, 

kemurnian, ketentraman, keluhuran, kebahagian, kasih sayang kepada semua 

 
72Lihat, al-Qur’an Surat 75: ayat 2  



42 
 

 

ciptaan Allah.73  

Dalam rentang waktu dan sejarah yang panjang, manusia pernah sangat 

mengagungkan kemampuan otak dan daya nalar (IQ). Kemampuan berpikir 

dianggap sebagai primadona, bahkan diklaim sebagai “dewa”. Konsekuensinya, 

potensi diri manusia yang lain dianggap inferior dan bahkan dimarginalkan. Pola 

pikir dan cara pandang yang demikian telah melahirkan manusia terdidik dengan 

otak yang cerdas, tetapi sikap, perilaku, dan pola hidupnya sangat kontras dengan 

kemampuan intelektualnya. Banyak orang yang cerdas secara akademik, tetapi 

gagal dalam pekerjaan dan kehidupan sosialnya. Mereka memiliki kepribadian 

yang terbelah (split personality) sehingga tidak terjadi integrasi antara otak dan hati. 

Kondisi tersebut pada gilirannya menimbulkan krisis multi dimensi yang sangat 

memprihatinkan. 

Pendidikan dirasa sangat perlu, mengingat pada dasarnya manusia memiliki 

potensi untuk hidup sehat secara fisik dan secara mental serta sekaligus berpotensi 

untuk sembuh dari sakit yang dideritanya (fisik dan mental), disamping memiliki 

potensi untuk berkembang. Pendidikan baginya adalah suatu pengembangan atas 

potensi-potensi yang ada agar ia semakin dekat dengan Allah dan semakin sadar 

akan tanggung jawabnya sebagai pengemban amanah dan misi khalifah. 

Selain manusia dilahirkan dalam keadaan fitrah, manusia juga dilahirkan 

dalam keadaan tidak mengetahui sesuatu apapun. Akan tetapi, manusia dilahirkan 

dalam keadaan telah dikaruniahi penglihatan pendengaran dan hati (qalbu).74 Qalbu 

 
73Lihat, Panitia Perpustakaan Yayasan Sosrokartono Cabang Yogyakarta, Menuju 

Pustaka Dewa Ruci Secara Mendalam, (Yogyakarta: 1979), 38-41.  
74Lihat Q.S. an-Nahl/12:78  



43 
 

 

manusia akan mengalami kecerdasan emosional dan spiritual apabila diberi upaya-

upaya pendidikan.75 Manusia juga dilahirkan dalam keadaan suci secara spiritual, 

itu artinya kemungkinan manusia untuk berbuat baik lebih banyak jika 

dibandingkan kemungkinannya untuk berbuat jahat. 

Setiap pendidikan baik pendidikan intelektual, emosional maupun spiritual 

pasti memiliki aspek-aspek tertentu sebagai dasar pijakan pendidikan. Khalil A. 

Khavari yang dikutip oleh Novan Ardy Wiyani menyebutkan bahwa ada tiga aspek 

yang dilihat dari berbagai sudut pandang, yaitu: 

1. Sudut pandang spiritual keagamaan. Artinya, semakin harmonis relasi 

spiritual keagamaan kehadirat Tuhan, maka semakin tinggi pula tingkat 

kualitas kecerdasan spiritual. 

2. Sudut pandang relasi sosial keagamaan. Artinya, kecerdasan spiritual harus 

direfleksikan pada sikap-sikap sosial yang menekankan segi kebersamaan 

dan kesejahteraan sosial. 

 

3. Sudut pandang etika sosial. Dalam hal ini, semakin beradap etika sosial 

manusia semakin berkualitas kecerdasan spiritualnya. 

Kecerdasan spiritual mengarahkan manusia pada pencarian hakikat 

kemanusiaannya. Hakikat manusia dapat ditemukan dalam perjumpaan atau saat 

berkomunikasi antara manusia dengan Allah SWT. Oleh karena itu, ada yang 

berpandangan bahwa kecerdasan spiritual adalah kecerdasan manusia yang 

 
75Haidar Putra Daulay dan Nurgaya Pasa, Pendidikan Islam dalam Mencerdaskan Bangsa, 

(Jakarta: Rineka Cipta, 2012), hlm. 5  



44 
 

 

digunakan untuk berhubungan dengan Tuhan. Asumsinya adalah, jika seseorang 

hubungan dengan Tuhannya baik maka bisa dipastikan hubungan dengan 

manusiapun akan baik pula.76 

Untuk memelihara atau menyalakan fitrah kebutuhan akan Tuhan yang tetap 

tersimpan kokoh di dalam hati, tetapi tertutup hasrat-hasrat tubuh, manusia harus 

membimbing agar God Spot dalam otaknya dan titik intuitif ke-Tuhanan dalam 

kalbunya tetap menyala bahkan cahaya hatinya semakin besar dan menyebar 

menerangi seluruh bagian tubuh. Ia harus berjuang menyingkirkan hasrat-hasrat diri 

(mujahadah) sehingga dalam hatinya tersedia ruang yang sangat leluasa untuk 

merasakan kehadiran Tuhan.77 

Upaya mujahadah dapat dilakukan melalui mempertebal keimanan kepada 

Allah, memelihara qad}a dan qadarnya, berusaha mendekatkan diri kepada Allah 

sehingga dapat merasakan kedekatan dengan Allah, memenuhi kebutuhan-

kebutuhannya dengan sesuatu yang halal, selalu berżikir kepada Allah.78 

Apabila berbagai hasrat diri (hawa nafsu) telah bersih dari permukaan hati, 

jantung hanya memompakan darah yang tiada kotoran sifat-sifat kebinatangan dan 

kemanusiaan sedikitpun, sedang otak hanya berisi pikiranpikiran ke-Tuhanan, maka 

pada saat itu, hati manusia akan menjadi singgasana Allah, hatinya akan menjadi 

tempat turun wahyu, ilham atau ilmu langsung dari Allah.79 

Aspek jiwa al-Ghozali mendefinisikan jiwa manusia sebagai kesempurnaan 

 
76Novan Ardy Wiyani, Pendidikan Karakter Berbasis Iman dan Taqwa,. 63.  
77M. Yaniyullah Delta Auliya, Melejitkan Kecerdasan Hati dan Otak, (Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2005),.180-181.  
78 Utsman Najati, Belajar EQ dan SQ dari Sunah Nabi,.4. 
79M. Yaniyullah Delta Auliya, Melejitkan Kecerdasan Hati dan Otak,.181  



45 
 

 

pertama bagi fisik alamiah yang bersifat mekanistik. Ia melakukan berbagai aksi 

berdasarkan ikhtiar akal dan menyimpulkan dengan ide, serta mempersepsi 

berbagai hal yang bersifat kulliyat.80 

Ketenangan jiwa pada prinsipnya mengakar pada fitrah manusia. Fitrah 

merupakan hal alamiah pada diri individu yang tidak terbatas pada objek dan masa 

tertentu. Oleh karena itu untuk menangani dan mengatasi tekanan jiwa dapat 

dilakukan dengan cara mengembalikan manusia pada fitrahnya,81 dengan melalui 

upaya pembersihan jiwa. 

Upaya pembersihan jiwa meliputi: jujur terhadap jiwa, hati tidak iri, dengki 

dan benci, menerima jati diri mampu mengatasi depresi, mampu mengatasi 

perasaan gelisah, menjauhi sesuatu yang menyakiti jiwa (sombong, berbangga diri, 

boros, kikir, malas, pesimis), memegang prinsip-prinsip syari’at, keseimbangan 

emosi, lapang dada, spontan, menerima kehidupan, mampu menguasai dan 

mengontrol diri, sederhana, ambisius, percaya diri.82 Ketika sifat-sifat yang tersebut 

di atas telah terpatri dalam diri manusia, maka dengan sendirinya ia akan merasakan 

ketenangan jiwa. 

Para psikolog modern menyadari pentingnya hubungan antara manusia 

dengan kesehatan jiwa. Karena itu, mereka memperhatikan bahwa menyatukan 

pasien penyakit jiwa dengan anggota masyarakat, menguatkan hubungan cinta dan 

 
80Muhammad Utsman Najati, Jiwa dalam Pandangan Para Filosof Muslim, (Bandung: 

Pustaka Hidayah, 2002),.209.  
81Ishaq Husaini Kuhsari, al-Qur’an dan Tekanan Jiwa, (Jakarta: The Islamic College, 

2012), 

134.  
82M. Utsman Najati, Belajar EQ dan SQ dari Sunnah Nabi, (Jakarta: Penerbit Hikmah, 

2002),.5.  



46 
 

 

kasih sayang di antara mereka dan orang lain, menganjurkan mereka untuk melebur 

dengan masyarakat serta melakukan pekerjaan yang berguna adalah salah satu 

faktor penting dalam psikoterapi mereka. Ia mengatakan, manakala si pasien 

melakukan hal itu, sesungguhnya ia telah sembuh.83 

Aspek sosial meliputi: mencintai kedua orang tua, mencintai pendamping 

hidup, mencintai anak, membantu orang yang membutuhkan, amanah, berani 

mengungkap kebenaran, menjauhi hal yang dapat menyakiti orang lain (seperti 

bohong, menipu, mencuri, zina, membunuh, saksi palsu, memakan harta anak 

yatim, menyebar fitnah, iri, dengki, ghibah, namimah, khianat, z|alim), jujur 

terhadap orang lain, mencintai pekerjaan, mampu mengemban tanggung jawab 

sosial. 

 

Aspek biologis Manusia rentan dan potensial terjebak dalam konflik batin 

antara badan dan ruh. Untuk itu, Islam mengajarkan manusia dapat mencapai 

keseimbangan dalam kepribadiannya dengan memenuhi semua kebutuhan badan 

dan ruhnya secara proporsional dan seimbang.84 Manusia dikatakan sehat secara 

biologis apabila terbebas dari penyakit, tidak cacat, membentuk konsep positif 

terhadap fisik, menjaga kesehatan, tidak membebani fisik kecuali dalam batas-batas 

kesanggupannya. 

Manusia dituntut tidak hanya cerdas secara intelektual saja tetapi juga 

cerdas secara spiritual. Hal ini dimaksudkan agar aspek-aspek yang telah 

 
83M. Utsman Najati, Belajar EQ dan SQ dari Sunah Nabi, (Jakarta: Hikmah, 2003),.90- 

91.  
84Ibid,. 



47 
 

 

disebutkan di atas dapat terwujud sehingga terciptalah untuk menjadi manusia 

sempurna (insan kamil). 

Dengan penghayatan itu sadarlah bahwa siapapun di luar dirinya adalah 

customer yang berhak mendapatkan pelayanan darinya. Meraka menyadari bahwa 

keberadaan dirinya tidak mungkin berarti kecuali bersama-sama dengan orang lain. 

Dengan menolong orang lain berarti dirinya ikut diberdayakan menuju kualitas 

akhlak yang lebih luhur dan bermakna. Jiwanya akan cenderung untuk memberikan 

arti bagi orang lain dan lingkungannya.85  

B. Urgensi Pendidikan Spiritual 

Pendidikan spiritual adalah pembersihan jiwa atau perjalanan menuju Allah. 

Menurit said hawwa inti pendidikan spiritual adalah perpindahan dari jiwa yang 

kotor menuju jiwa yang bersih dari akal yang belum tunduk kepada syariat pada 

akal yang taat kepada syariat dari hati yang berpenyakit dank eras pada hati yang 

tenang dan sejahtera dari ruh yang jauh dari “pintu” Allah, yang lalai dalam 

beribadah dan tidak sungguh-sungguh dalam melakukannya, menuju ruh yang 

ma’rifah kepada-Nya, senantiasa melaksanakan hak-hak beribadah kepada-Nya; 

dari jasad yang tidak menaati aturan syariat menuju fisik yang senantiasa 

memegang aturan-aturan syariat-Nya, baik perkataan, perbuatan atau keadaan.86  

Menurut Aly Abd Al-Halim Mahmud, pendidikan spiritual adalah upaya 

internalisasi rasa cinta kepada Allah yang menjadikan seseorang hanya mengharap 

 
85Toto Tasmara, Kecerdasan Ruhani:Transcendental Intelligence,.39  
86Said Hawwa, Tarbiyatun Arruhiyah (Beirut : Dar Ammar 1989),.69 



48 
 

 

ridha-Nya pada setiap ucapan, perbuatan, kepribadian, dan menjauhi segala yang 

dibenci-Nya.87  

Dengan demikian pendidikan spiritual memiliki kaitan yang sangat erat 

dengan disiplin ilmu tasawuf. Menurut Ma’ruf Zariq dan Ali Abd Al-Hamid 

tasawuf adalah ilmu yang mengetahui cara penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs), 

penjernihan akhlak (tasfiyah al-akhlak) dan membangun kesejahteraan dan 

kebahagian abadi lahir dan batin.88 

Ilmu tasawuf adalah sarana untuk mengenal perihal jiwa manusia apakah 

sudah baik atau buruk. Jika masih buruk, maka ia harus berusaha memperbaikinya, 

menghiasinya dengan sifat-sifat yang diridai, serta cara menuju ke hadirat ilahi. 

Penjelasan-penjelasan di atas, tidak hanya menjelaskan adanya “benang merah” 

antara pendidikan spiritual dengan tasawuf, tetapi kedua disiplin ini membahas dan 

mendidik objek yang sama. 

Ilmu pendidikan Islam merupakan kajian mengenai kependidikan yang 

mempunyai peran penting untuk dipelajari setiap muslim, yang berkeinginan agar 

pendidikan dapat berlangsung secara lancar dan mencapai tujuan. Urgensi 

mempelajari ilmu pendidikan Islam antara lain:89 

1. Ilmu pendidikan Islam sebagai usaha membentuk pribadi manusia harus 

melalui proses yang panjang dengan hasil yang tidak dapat diketahui dengan 

 
87Aly Abd Al-Halim Mahmud, al-Tarbiyah al-Ruhiyyah (kairo dar al-Tauzi wa al-Nasyr al-

Islamiyah 1995),.69 
88Ma’ruf Zariq Dan Aly Abd Al-Hamid Dalam Abu Al-Qasim Abd Al-Karim Ibn Hawazin 

Al-Qusyairi Al Risalah Al-Qusyairiyah Fi Ilm Al-Tasawuf 
89 Soleha Dan Rada, Ilmu Pendidikan Islam, (Cet I Bandung 2011),.8 



49 
 

 

segera, berbeda dengan membentuk benda mati yang dapat dilakukan sesuai 

dengan keinginan pembuatnya. 

2. Ilmu pendidikan Islam khususnya yang bersumberkan nilai-nilai agama 

Islam disamping menanamkan dan membentuk sikap hidup yang dijiwai 

nilai-nilai tersebut, juga mengembangkan kemampuan berilmu pengetahuan 

sejalan dengan nilai-nilai Islam yang melandasinya adalah merupakan 

proses ikhtiar yang secara paedagogis mampu mengembangkan hidup anak 

didik kepada arah kedewasaan yang menguntungkan dirinya. 

3. Islam sebagai agama wahyu yang diturunkan oleh Allah swt dengan tujuan 

untuk menyejahterakan dan membahagiakan hidup dan kehidupan umat 

manusia di dunia dan akhirat, baru dapat mempunyai arti fungsional dan 

actual dalam diri manusia jika dikembangkan dalam proses pendidikan yang 

sistematis. 

C. Ruang lingkup pendidikan spiritual 

Ruang lingkup ilmu pendidikan Islam mencakup segala bidang kehidupan 

umat manusia di dunia, dimana manusia mampu memanfaatkan sebagai tempat 

menanam benih-benih amaliah yang buahnya dipetik di akhirat, maka pembentukan 

sikap dan nilai-nilai amaliah dalam pribadi manusia dapat efektif bila mana 

dilakukan melalui proses kependidikan yang berjalan di atas kaidah-kaidah ilmu 

pengetahuan kependidikan.90 

Ruang lingkup pendidikan spiritual meliputi keserasian, keselarasan, dan 

keseimbangan antara hubungan manusia dengan Allah swt, hubungan manusia 

 
90Ibid,.9 



50 
 

 

dengan sesama manusia dan hubungan manusia dengan dirinya sendiri, serta 

hubungan manusia dengan makhluk lain dan lingkungan. 

Ruang lingkup pendidikan spiritual juga identik dengan aspek-aspek pendidikan 

agama islam karena apa yang ada didalamnya merupakan perpaduan yang saling 

melengkapi satu dengan yang lainnya. Ruang lingkup pendidikan spiritual yang 

umum dilaksanakan adalah:91 

a. Pengajaran keimanan 

Pengajaran keimanan berarti proses belajar tentang tentang aspek 

kepercayaan, dalam hal ini tentunya kepercayaan menurut ajaran islam, inti 

dari keimanan ini menerangkan tentang agama. 

 

b. Pengajaran akhlak 

Pengajaran akhlak adalah bentuk pengajaran yang mengarah pada 

pembentukan jiwa, cara bersikap individu pada kehidupannya, pengajaran 

ini berarti proses belajar mengajar dalam mencapai tujuan agar yang 

diajarkan berakhlak baik. 

c. Pengajaran ibadah 

Pengajaran ibadah adalah pengajaran tentang segala bentuk ibadah dan tata 

cara pelaksanaannya, yang bertujuan agar mampu melaksanakan ibadah 

dengan baik dan benar. Mengerti arti dan tujuan pelaksanaan ibadah. 

d. Pengajaran fiqh 

 
91Http/Www/Jejak Pendidikan/Ruang Lingkup-Pendidikan-Spiritual-Html Diakses 

Tanggal 3 Agustus 2018 



51 
 

 

Pengajaran yang isinya menyampaikan materi tentang segala bentuk-bentuk 

hukum Islam yang bersumber pada Al-Quran, sunnah, dan dalil-dalil syar’I 

yang lain. Tujuannya yaitu mengetahui dan mengerti serta 

melaksanakannya dalam kehidupan sehari-hari. 

e. Pengajaran Al-Quran 

Pengajaran yang bertujuan agar dapat membaca Al-Quran dan mengerti arti 

kandungan yang terdapat disetiap ayat 

D. Implementasi Pendidikan Spiritual 

Menurut Dwitanto sunarwo W bahwa manusia tak mungkin dapat hidup 

dalam kehidupan yang benar tanpa akidah yang ia percayai dengan fitrah nalurinya 

manusia membutuhkan akan iman, menuntut hal-hal yang memenuhi ketentraman 

dan kedamaian dalam hidupnya dan ia tanpa akidah akan kehilangan dari dirinya 

ketentraman jiwa dan raga, karena eksistensinya tidak memiliki makna, dan 

hidupnya tidak memiliki tujuan khusus ketika hilang dari dirinya harapan-harapan 

akan kehidupan di akhirat yang kekal yang menggantikan kesusahan dan kesulitan 

yang ia dapati di dunia ini.92 

1. Aqidah 

Akidah adalah suatu hal yang sangat esensial dalam kehidupan seorang 

muslim, tidak hanya harus menjadi keyakinan, kepercayaan tetapi juga harus 

dipelajari dan diajarkan kepada umat manusia, karena aqidah tersebut merupakan 

pelajaran bagi umat manusia yang beriman dan bertaqwa kepada Allah SWT dalam 

 
92Http/Www/Blogspot/Dwi Tanto Sunarwo W/Pendidikan Spiritual.Html Diakses Tanggal 

13 Agustus 2018 



52 
 

 

kehidupannya sehari-hari demikian pula dalam upaya membentuk kepribadian 

seseorang atau proyeksi program hidup kemanusiaan. Usaha pengembangan ini 

harus diusahakan mencapai tingkat setinggi-tingginya agar mampu melayani 

segala kebutuhan manusia. Dimensi ghairu mahdah dalam struktur tatanan nilai 

kita di sebut dengan nilai sekunder lokal. Secara kongkritnya bahwa suatu aktivitas 

kemanusiaan sebagai hasil penguasaan dimensi mahdah dengan pembekalan nilai 

sekunder sangat banyak dipengaruhi oleh kondisi lokal yang ada.93 

Pendidikan akhlak dan budi pekerti sebagai salah satu aspek pendidikan 

Islam yang harus mendapat perhatian serius, akhlak merupakan salah satu ajaran 

yang terpenting, sebab dalam kehidupan sehari-hari kita tidak dapat melepaskan 

diri dari kehidupan social, baik sesama manusia maupun dengan alam sekitar dan 

terlebih dalam hubungannya dengan Allah sang pencipta.94   

2. Akhlak 

Kesabaran inilah yang menjadi sandaran utama mengenai kepribadian Nabi 

Ibrahim AS dalam menegakkan risalah Allah SWT, beliau menjalankan dengan 

rasa penuh kesabaran, sebab sabar merupakan akhlak yang mendorong manusia 

untuk berbuat kebaikan. Untuk membentengi kenakalan rema, pendidikan spiritual 

islami membentuk karakter yang cerdas, mandiri, tangguh, berakhlakul karimah, 

amanah dan tawadhu’ tidak hanya dilakukan me penanaman nilai-nilai islami justru 

di mulai dari lingkungan keluarga. Setelah pelajaran tauhid tertanam kuat dalam 

diri seorang anak, barulah kemudian diajarkan tentang akhlak, ilmu pengetahuan, 

 
93 Zakiah Daradjat, Pendidikan Agama dalam Pembinaan Mental, Cet. IV, Jakarta: PT. 

Bulan Bintang, 1982, 113  
94Http/Www/Blogspot/Implementasi Pendidikan Akhlak/Html Diakses Tanggal 13 

Agustus 2018 



53 
 

 

keterampilan dan segala hal yang menyangkut kehidupan di dunia. 

Hal lain yang perlu ditekankan dalam pembentukan sikap spiritual generasi 

muda adalah penanaman sifat-sifat terpuji seperti: jujur, sabar, adil, bijaksana, 

amanah, rendah hati, belas kasih kepada sesama, suka menolong, peka terhadap 

lingkungan dan bertoleransi atas perbedaan yang ada. Muslim yang baik adalah 

pribadi yang tidak suka pada kekerasan, permusuhan, dendam, kebencian, atau 

mengobarkan api konflik kepada orang lain, apalagi kepada sesama muslim. 

Demikianlah beberapa pelajaran penting yang perlu diberikan kepada 

generasi muda, sehingga mereka bisa menjaga diri dari perbuatan menzalimi diri 

sendiri maupun orang lain. Dengan mengajarkan akhlakul karimah, niscaya 

perbuatan sesat dan merusak seperti; tawuran, mengkonsumsi narkoba, seks bebas, 

dan lain sebagainya bisa dihindari. 

Tanpa agama dan iman seorang individu manusia tak mampu istiqomah 

dalam hidupnya dan tak jernih fikirannya, dan tidaklah hatinya dipenuhi hal-hal 

yang membuat kedamaian dan keamanan pada dirinya, maka dia akan merasa 

kehilangan, kekurangan diri, dan tak mungkin baginya bisa hidup dalam kehidupan 

bahagia dan tenang, dan banyaklah hal yang membuatnya ragu hingga ia terjerumus 

dalam praktek bunuh diri, karena ia ingin meninggalkan dunia yang penuh dengan 

siksaan dan adzab didalamnya. Jika dia seorang yang mukmin (beriman kepada 

Allah) ia akan memandang kehidupan ini dengan penuh kebahagiaan.95 

3. Istiqomah 

 
95Http/Www/Blogspot/Dwi Tanto Sunarwo W/Pendidikan Spiritual.Html Diakses Tanggal 

13 Agustus 2018 

 



54 
 

 

Manusia tidak terlepas daripada kedudukan yang tinggi, agar dapat 

menjalankan sebagaimana mestinya dan memerlukan kepada usaha yang telah 

ditetapkan oleh agama. Setiap manusia pada hakikatnya telah melakukan hijrah 

dalam makna harfiah. Sebab setiap manusia memerlukan hijrah untuk 

mengaktualisasikan perubahan ke hal yang lebih bermamfaat. Karena keimanan 

tidak stagnan / statis, tapi dinamis, bisa bertambah dan bisa berkurang. Yang 

terpenting dalam berhijrah adalah adanya kesadaran diri bahwa sedang berproses 

ke arah yang lebih baik. 

Untuk membentengi kenakalan remaja, Islam lebih melihat perbedaan 

dengan penuh kearifan, tidak mudah saling menyalahkan, apalagi sampai saling 

mengkafirkan. Karena hal itu tidak diajarkan di dalam Islam, yang diajarkan di 

dalam Islam adalah berlomba-lomba menjalankan kebaikan. 

Hasan Al-Banna mengatakan bahwa ukhuwah adalah mengikatnya hati dan 

jiwa dengan ikatan akidah yang merupakan ikatan yang paling kukuh dan paling 

mahal harganya. Ukhuwah juga merupakan saudara keimanan.96 

4. Ukhuwah menciptakan mahabbah (cinta dan kasih sayang) 

Peran Ukhuwah dalam Islam dapat membangun umat yang kokoh. Ia adalah 

bangunan maknawi yang mampu menyatukan masyarakat manapun. Ia lebih kuat 

dari bangunan materi, yang suatu saat bisa saja hancur diterpa badai atau ditelan 

masa, sedangkan bangunan ukhuwah islamiah akan tetap kokoh. Ukhuwah 

merupakan karakteristik istimewa dari seorang mukmin yang saleh. 

BAB III 

 
96Http/Www/Cakhakam/Ukhuwah Islamiyah/Html.Diakses Tanggal 14 Agustus 2018 



55 
 

 

BIOGRAFI MUHAMMAD QURAISH SHIHAB 

A. Riwayat Hidup Muhammad Quraish Shihab 

Quraish shihab lahir tanggal 16 februari 1944 di Rapang, Sulawesi Selatan. 

Sosok teduh berperawakan tegap dan kharismatik, dengan tinggi 172 cm, berat 

badan seimbang, bicaranya khas, warna rambut hitam tersisir rapi, muka lonjong, 

berkacamata, dan kulit berwarna putih. Ia berasal dari keluarga keturunan arab yang 

amat terpelajar. Ayahnya, KH.Abdurrahman shihab dipandang sebagai salah 

seorang tokoh pendidik yang memiliki reputasi baik dikalangan masyarakat 

Sulawesi selatan. Kontribusinya dalam bidang dalam bidang pendidikan terbukti 

dari usahanya membina dua perguruan tinggi di ujung pandang, yaitu universitas 

muslim Indonesia (UMI), sebuah perguruan tinggi swasta terbesar di kawasan 

Indonesia bagian timur, dan IAIN Alauddin ujung pandang, dan ia juga tercatat 

sebagai rector pada kedua perguruan tinggi tersebut: UMI 1959-1965 dan IAIN 

1972-1977.97 Secara informal, sering sekali berdakwah, menyampaikan siraman 

rohani ke mesjid-mesjid. Disamping dakwah bi al-lisan, dia juga tidak segan-segan 

melakukan dakwah bi al-hal atau bahkan bi al-amal. Sehingga dia sangat 

mendorong sekali akan kemajuan pendidikan islam di Sulawesi selatan. Selain 

menyumbang buku-buku keislaman, dia juga suka membantu secara financial 

terhadap lembaga-lembaga pendidikan islam disana. 

Sebagai seorang yang berpikiran maju, Abdurrahman percaya bahwa pendidikan 

adalah merupakan agen perubahan. Sikap dan pandangannya yang demikian maju 

 
97Hasani Ahmad, Diskursus Munasabah Al-Quran, (Cet I; Jakarta Desember 2013),.132 



56 
 

 

itu dapat dilihat dari latar belakang pendidikannya, yaitu Jami’at al-Khair, sebuah 

lembaga pendidikan islam tertua di Indonesia. Murid-murid yang belajar di 

lembaga ini diajari tentang gagasan-gagasan pembaruan gerakan dan pemikiran 

islam. Hal ini terjadi karena lembaga ini memiliki hubungan yang erat dengan 

sumber-sumber pembaruan di timur tengah seperti hadramaut, haramayn dan mesir. 

Banyak guru-guru yang didatangkan ke lembaga tersebut di antaranya Shaykh 

Ahmad Sorkati yang berasal dari sudan, Afrika.98 

Sebagai putra dari seorang guru besar, M.Quraish shihab mendapatkan 

motivasi awal dan benih kecintaan terhadap bidang studi tafsir dari ayahnya yang 

sering mengajak anak-anaknya duduk bersama. Pada saat-saat seperti inilah sang 

ayah menyampaikan nasihatnya yang kebanyakan berupa ayat-ayat Al-Quran. 

Quraish shihab kecil telah menjalani pergumulan dan kecintaan terhadap Al-Quran 

sejak umur 6-7 tahun. Ia harus mengikuti pengajian Al-Quran yang diadakan oleh 

ayahnya sendiri. Selain menyuruh membaca Al-Quran ayahnya juga menguraikan 

secara sepintas kisah-kisah dalam Al-Quran. Disinilah, benih-benih kecintaannya 

kepada Al-Quran mulai tumbuh. 

Quraish shihab banyak memperoleh basis intelektualnya dari lingkungan 

keluarganya, dalam hal ini pengaruh kuat ayahnya. Sebagaimana penuturannya: 

 

 “Ayah kami, almarhum Abdurrahman shihab (1905-1986) adalah guru 

besar dalam bidang tafsir. Disamping berwiraswasta, sejak muda beliau juga 

berdakwah dan mengajar. Selalu disisakan waktunya, pagi dan petang untuk 

membaca Al-Quran dan kitab-kitab tafsir. Sering kali beliau mengajak anak-

anaknya duduk bersama. Pada saat-saat seperti inilah beliau menyampaikan 

petuah-petuah keagamaan. Banyak dari petuah itu yang kemudia saya 

 
98Ibid,.133 



57 
 

 

ketahui sebagai ayat Al-Quran atau petuah nabi, sahabat, atau pakar-pakar 

Al-Quran yang hingga detik ini masih terngiung di telinga saya”.99 

   

Pengaruh akan pentingnya ilmu dan pendidikan ternyata tidak hanya 

diperoleh dari ayahnya saja, juga datang dari ibunya. Dalam penuturan Quraish 

shihab sendiri, ibunya, Asma Aburisah (1912-1984), senantiasa mendorong diri dan 

saudara-saudaranya belajar dengan rajin dan tidak segan dan bosan-bosannya 

mengingatkan mereka untuk mengamalkan ajaran agama, baik ketika mereka masih 

kecil maupun sudah besar, atau sudah menjadi doctor sekalipun. Selain itu, 

kesuksesan dan semangatnya juga tidak terlepas dari dukungan saudara, keluarga 

dan lingkungannya.100  

Pendidikan formalnya dimulai dari sekolah dasar di ujung pandang. Setelah 

itu ia melanjutkan ke sekolah lanjutan tingkat pertama di kota Malang sambil 

“nyantri” di pondok pesantren Dar al-hadith al-faqihiyyah di kota yang sama. Di 

pesantren ini pula, dia menemukan guru dan murshid, yang dianggap olehnya orang 

yang paling berpengaruh disamping ayah dan ibunya, hal ini diungkapkan dalam 

rangka menjawab siapa gurunya, jawabannya “sangat banyak”. Namun demikian, 

ada dua tokoh yang tidak dapat luput dari ingatannya. Hal ini pernah diungkapkan 

dalam salah satu bukunya, dia ungkapan untuk mendalami studi keislamannya, 

pada usia 14 tahun, Quraish shihab dikirim oleh ayahnya ke al-Azhar, Cairo, pada 

tahun 1958 dan diterima di kelas dua Tsanawiyah. Setelah itu, ia melanjutkan 

studinya ke universitas al-Aazhar pada fakultas ushuludin, jurusan tafsir dan hadis 

 
99Ibid,. 134 
100Ibid,.135 



58 
 

 

dan selesai tahun 1967 dengan meraih gelar Lc (setingkat sarjana S1). Kemudian ia 

meneruskan studinya di jurusan dan universitas yang sama dan berhasil meraih 

gelar M.A. pada tahun 1969 dengan mempertahankan tesis dengan spesialisasi 

“I’jaz al-Quran” yang berjudul “al-I’jaz al-Tashri’i al-Quran al-karim 

(kemukjizatan Al-Quran dari segi hukum).”101 

Pada tahun 1973 Quraish shihab tidak langsung meneruskan studinya ke 

program doktor, tapi ia lebih memilih kembali ke Makassar, selain ia memang 

dipanggil pulang ke ujung pandang oleh ayahnya yang ketika itu menjabat rector, 

untuk membantu mengelola pendidikan di IAIN Alauddin. Dalam perjalanan waktu 

ia menjadi wakil rector bidang akademik dan kemahasiswaan dari tahun 1974 

sampai 1980. Disamping menduduki jabatan resmi itu, ia juga sering mewakili 

ayahnya yang udhur usia dalam menjalankan tugas-tugas pokok tertentu. Berturut-

turut setelah itu Quraish shihab diserahkan berbagai jabatan, seperti coordinator 

perguruan tinggi swasta wilayah VII Indonesia bagian timur tahun 1967-1980, 

pembantu pimpinan coordinator antara kepolisian Indonesia timur dalam bidang 

pembinaan mental tahun 1973-1975, dan sederetan jabatan lainnya diluar 

kampus.di celah-celah kesibukannya ia masih sempat merampungkan beberapa 

tugas penelitian, antara lain penerapan kerukunan hidup beragama di Indonesia 

(1975) dan masalah wakaf Sulawesi selatan (1978).102 

Dalam periode kurang lebih sebelas tahun antara tahun 1969-1980, ia terjun 

ke berbagai aktifitas sambil menimba pengalaman empiric, baik dalam kegiatan 

 
101Ibid,.136 
102Ibid,.137 



59 
 

 

akademik maupun diberbagai institusi pemerintah setempat, dan untuk 

mewujudkan cita-citanya ia mendalami studi tafsir. Sehingga pada 1980 Quraish 

shihab kembali menuntut ilmu ke almamaternya al-Azhar, mengambil spesialisasi 

dalam studi tafsir Al-Quran. Dengan pengalamannya sebelas tahun, ia tidak perlu 

lama menyelesaikan program S3-Nnya. Ia hanya memerlukan waktu dua tahun 

untuk meraih gelar doctor dalam bidang ini tepatnya tahun 1982. Disertasinya yang 

berjudul “Nazm al-Durar li al-Biqa’i Tahqiq wa dirasah (suatu kajian terhadap kitab 

Nazm al-Durar (rangkaian mutiara) karya al-Biqa’i) berhasil dipertahankannya 

dengan predikat summa cum laude dengan penghargaan mumtaz ma’a martabat al-

Sharaf al-Ula (sarjana teladan dengan prestasi istimewa). 

Melihat latar belakang pendidikannya di atas, secara keseluruhan Quraish 

shihab telah melewati pengembangan intelektualnya dibawah asuhan dan 

bimbingan universitas al-Azhar dari Tsanawiyah, aliyah, S1, S2, sampai S3. 

Dengan demikian, hampir bisa dipastikan bahwa iklim dan tradisi keilmuan dalam 

studi islam di lingkungan universitas al-azhar mempunyai pengaruh besar terhadap 

kecenderungan intelektual dan corak pemikiran keagamaannya. Mesir dengan 

universitas al-Azhar seperti jansen membahasakan sebagai lembaga islam paling 

ortodoks. Selain merupakan pusat gerakan pembaruan islam, juga merupakan 

tempat yang tepat untuk studi Al-Quran. Sederet tokoh yang popular seperti 

Muhammad Abduh dan Rashid Ridha adalah mufassir kenamaan. Pelajar Indonesia 

yang melanjutkan studinya ke Mesir bahkan menjadi saingan Haramayn dalam 

studi islam.103 

 
103Ibid,.139 



60 
 

 

Pendidikan tinggi Quraish shihab yang kebanyakan di tempuhnya di Timur 

Tengah, Al-Azhar, cairo ini oleh howard M. Federspiel dianggap sebagai seorang 

yang unik bagi Indonesia pada saat di mana sebagian pendidikan pada tingkat itu 

diselesaikan di Barat. Mengenai hal ini ia mengatakan “ketika meneliti biografinya, 

saya menemukan bahwa ia berasal dari Sulawesi Selatan, terdidik di pesantren, dan 

menerima pendidikan tingginya di Mesir pada Universitas Al-Azhar, di mana ia 

menerima gelar M.A dan Ph.D-nya. Ini menjadikan ia terdidik lebih baik 

dibandingkan dengan hampir semua pengarang lainnya yang terdapat dalam 

Popular Indonesian Literature Of The Quran dan, lebih dari itu, tingkat pendidikan 

tingginya di timur tengah seperti itu menjadikan ia unik bagi Indonesia pada saat 

itu di mana sebagian pendidikan pada tingkat itu diselesaikan di Barat. Dia juga 

mempunyai karir mengajar yang penting di IAIN ujung pandang, Jakarta dan kini, 

ia menjabat sebagai rector di IAIN Jakarta. Ini merupakan karir yang sangat 

menonjol. 

Tahun 1984 merupakan babak baru tahap kedua bagi Quraish Shihab untuk 

melanjutkan karirnya. Babak itu ia mulai dari kepindahan status tugas dari IAIN 

Ujung Pandang ke Fakultas Ushuludin di IAIN Jakarta. Di sini, ia aktif mengajar 

bidang tafsir dan ulum al-Qur’an pada program S1, S2, dan S3 sampai tahun 1988. 

Di samping melaksanakan tugas pokoknya sebagai dosen, ia juga dipercaya 

menduduki jabatan sebagai Rektor IAIN  Jakarta selama  dua periode (1992-1996 

dan 1997-1998), anggota dewan syariah Bank Muamalat Indonesia (1992-1999).104 

Setelah itu ia dipercaya menduduki jabatan sebagai Menteri Agama selama kurang 

 
104Ibid,. 140 



61 
 

 

lebih dua bulan di awal tahun 1988 era terpilih kembali dan lengsernya presiden 

soeharto, pada 1995-1999 di pilih sebagai anggota dewan riset nasional, dari 1998 

sampai sekarang diangkat sebagai dewan pentashih Al-Quran kementrian agama 

RI, hingga kemudian dia diangkat sebagai duta besar luar biasa dan berkuasa penuh 

Republik Indonesia untuk Negara Republik Arab Mesir merangkap Negara republic 

Djibauti dan Somalia berkedudukan di Kairo pada masa pemerintahan presiden 

Baharudin yusuf habibi. Di sinilah hampir seluruhnya dia curahkan torehan karya 

paling monumentalnya sebagai master pice pakar tafsir kontemporer Indonesia 

awal penulisan di Kairo pada hari jumat, 18 Juni 1999 M./ Rabi al-awwal 1420 H, 

dan rampung secara keseluruhan pada pagi hari di Jakarta Jumat 8 Rajab 1423 H. 

Bertepatan dengan 5 september 2003, rampung sudah upayanya menghidangkan 

kepada para pembaca tafsir al-Quran al-Karim. 

Kehadiran Quraish shihab di ibukota Jakarta telah memberikan suasana baru 

dan disambut hangat oleh masyarakat. Hal ini terbukti dengan adanya berbagai 

aktifitas yang dijjalankannya di tengah-tengah masyarakat. Disamping mengajar 

dia juga mempunyai dan dipercaya untuk menduduki sejumlah jabatan di luar 

kampus. Diantaranya adalah sebagai anggota MPR RI (1982-1987, 1987-2002), 

ketua majelis ulama Indonesia (MUI) pusat (sejak 1985-1998),  anggota badan 

pertimbangan pendidikan nasional 1988-1996, anggota badan akreditasi nasional 

1994-1998, direktur pengkaderan ulama MUI 1994-1997. Dia juga terlibat dalam 

beberapa organisasi professional antara lain asisten ketua umum ikatan 

cendekiawan muslim Indonesia (ICMI), ketika organisasi ini didirikan. Selanjutnya 

ia juga tercatat sebagai pengurus perhimpunan ilmu-ilmu shariah, dan pengurus 



62 
 

 

konsorsium ilmu-ilmu agama departemen pendidikan dan kebudayaan. Aktifitas 

lainnya yang ia lakukan adalah sebagai dewan redaksi studia islamika: Indonesian 

Journal For Islamic Studies,  ulumul Quran, mimbar ulama, dan refleksi jurnal 

kajian agama dan filsafat. Semua penerbitan ini berada di Jakarta. Sebagai 

pelabuhan puncak ilmiahnya untuk tidak mengatakan yang terakhir, dia pendiri 

sekaligus menjadi direktur pusat studi Al-Quran (PSQ) yang berkedudukan di Jl. 

Pisangan, Ciputar Tangerang.105 

Di samping kegiatan pengalaman professional tersebut di atas, Quraish 

shihab juga dikenal sebagai penulis dan penceramah yang handal. Berdasar pada 

latar belakang keilmuan yang kokoh yang ia tempuh melalui pendidikan formal 

serta ditopang oleh keampuannya menyampaikan pendapat dan gagasan dengan 

bahasa yang sederhana, tetapi lugas, rasional dan kecenderungan pemikiran yang 

moderat, ia tampil sebagai penceramah dan penulis yang bisa diterima oleh semua 

lapisan masyarakat. Quraish shihab memang bukan satu-satunya pakar Al-Quran di 

Indonesia, tetapi kemampuannya menerjemahkan dan menyampaikan pesan-pesan 

Al-Quran dalam konteks masa kini dan masa modern membuatnya lebih dikenal 

dan lebih unggul daripada pakar Al-Quran lainnya. 

Quraish shihab adalah seorang ahli tafsir yang pendidik. Keahliaannya 

dalam bidang tafsir tersebut untuk diabadikan dalam bidang pendidikan. 

Kedudukannya sebagai pembantu rector, rector, menteri agama, ketua MUI, staf 

ahli mendikbud, anggota badan pertimbangan pendidikan, menulis karya ilmiah, 

dan ceramah amat erat kaitannya dengan kegiatan pendidikan. Dengan kata lain 

 
105Ibid,. 143 



63 
 

 

bahwa ia adalah seorang ulama yang memanfaatkan keahliannya untuk mendidik 

umat. 106Hal ini ia lakukan pula melalui sikap dan kepribadiannya yang penuh 

dengan sikap dan sifatnya yang patut diteladani. Penampilannya yang sederhana, 

tawadu’, saying kepada semua orang, jujur, amanah, dan tegas dalam prinsip adalah 

merupakan bagian dari sikap yang seharusnya dimiliki seorang guru.         

B. Karya-karya Muhammad Quraish Shihab 

Sosok M.Quraish shihab dikenal sebagai ulama lulusan terbaik Al-Azhar 

yang piawai membawakan pesan-pesan Al-Quran yang menyejukan diberbagai 

mimbar, juga dia pandai merangkai pesan-pesan moral Al-Quran melalui puluhan 

tulisan buku yang telah dihasilkan dari buah tangannya. Pengintegrasian antara 

keulamaan dan produktifitasnya selaku penulis menjadi satu kesatuan yang 

menyokong kesuksesan Quraish shihab. Bahkan tidak jarang hampir setiap buku 

yang dia terbitkan masuk dalam urutan buku best seller, ini menandakan bahwa 

karyanya diterima masyarakat luas yang haus dengan ilmu. Tulisannya berupa 

buku, pengantar buku, majalah, surat kabar, jurnal maupun artikel bisa dijumpai 

diberbagai tempat, seperti penerbit lentera hati, depag, mizan, republika, majalah 

al-amanah, pelita, ulumul Quran, mimbar ulama, dan sebagainya. Berikut sejumlah 

karya-karyanya:107 

1. Tafsir al-Manar, Keistimewaan Dan Kelemahannya, Ujung Pandang, 

IAIN Alauddin,1984 

2. Filsafat Hukum Islam, Jakarta, Depag,1987 

 
106Ibid,. 144 
107Ibid,.148 



64 
 

 

3. Satu Islam Sebuah Dilemma, Bandung, Mizan,1987 

4. Pandangan Islam Tentang Perkawinan Usia Muda, MUI, Unisco,1990 

5. Tafsir al-Amanah, Jakarta, Pustaka Kartini,1992 

6. Panduan Shalat Bersama Quraish Shihab, Republika Press, 2003 M 

7. Doa Harian Bersama M.Quraish Shihab, Lentera Hati, Ciputat, Agustus 

2009 

8. Sunnah Syiah Bergandengan Tangan! Mungkinkah Kajian Atas Konsep 

Ajaran Dan Pemikiran, Lentera Hati, Ciputat 2007 M. 

9. Menyingkap Tabir Ilahi, Asma Al-Husna Dalam Perspektif Al-Quran, 

Jakarta, Lentera Hati, 1998 

10. Asma Al-Husna Dalam Persfektif Al-Quran, Lentera Hati, Ciputat, 2008 

M 

11. Ensiklopedia Al-Quran: Kajian Kosakata, Lentera Hati, Ciputat, 2007 

12. Sejarah Dan Ulum Al-Quran, Jakarta, Pustaka Firdaus, 1999 

13. Fatwa-Fatwa Al-Quran Dan Hadis, Bandung, Mizan,1999108 

14. Fatwa-Fatwa Seputar Ibadah Mahdah, Bandung, Mizan, 1999 

15. Fatwa-Fatwa Seputar Ibadah Dan Muamalah, Bandung, Mizan, 1999 

16. Fatwa-Fatwa Seputar Wawasan Agama, Bandung, Mizan, 1999 

17. Fatwa-Fatwa Seputar Tafsir Al-Quran, Bandung, Mizan, 1999 

18. Haji Bersama M. Quraish Shihab Panduan Praktis Menuju Haji Mabrur, 

Bandung, Mizan 1999 

 
108Ibid,.154 



65 
 

 

19. Panduan Puasa Bersama Muhammad Quraish Shihab, Jakarta, Republika, 

1999 

20. Mahkota Tuntunan Ilahi; Tafsir Surah Al-Fatiha, Jakarta, Untagama, 1988 

21. Hidangan Ilahi Dalam Ayat-Ayat Tahlil, Jakarta, Lentera Hati, 1996 

22. Lentera Al-Quran Kisah Dan Hikmah Kehidupan, Bandung, Mizan, 1994 

23. Studi Kritis Tafsir Al-Manar Karya Muhammad Abduh Dan Muhammad 

Rashid Rida, Bandung, Pustaka Hidayah, 1994 

24. Tafsir Al-Quran Al-Karim Atas Surat-Surat Pendek Berdasarkan Urutan 

Turunnya, Bandung, Pustaka Hidayah, 1997 

25. Pengantin Al-Quran: Kalung Pertama Buat Anak-Anakku, Jakarta, 

Lentera Hati, 2007 

26. Mukjizat Al-Quran: Ditinjau Dari Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiah, Dan 

Pemberitaan Gaib, Bandung, Mizan, 1997109 

27. Sahur Bersama Muhammad Quraish Shihab Di RCTI, Bandung, Mizan 

1997 

28. Yang Tersembunyi: Jin, Iblis, Setan, Dan Malaikat Dalam Al-Quran-As-

Sunnah, Jakarta, Lentera Hati, 1999 

29. Tafsir Al-Mishbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Quran, Jakarta, 

Lentera Hati, 2000 

30. Perjalanan Menuju Keabadian, Kematian, Surga Dan Ayat-Ayat Tahlil, 

Jakarta, Lentera Hati, 2001 

31. Menjemput Maut, Jakarta, Lentera Hati, 2002 

 
109Ibid,.160 



66 
 

 

32. Mistik, Seks, Dan Ibadah, Jakarta: Republika, 2004 

33. Jilbab, Pakaian Wanita Muslimah Pandangan Ulama Masa Lalu Dan 

Cendekiawan Kontemporer, Jakarta: Lentera Hati, 2004 

34. Dia Di Mana-Mana Tangan Tuhan Di Balik Setiap Fenomena, Jakarta: 

Lentera Hati, 2004 

35. Perempuan: Dari Cinta Sampai Seks, Dari Nikah Mut’ah Ke Nikah 

Sunnah, Dari Bias Lama Sampai Bias Baru, Jakarta, Lentera Hati, 2005 

36. 40 Hadis Qudsi Pilihan, Jakarta, Lentera Hati, 2005 

37. Logika Agama: Kedudukan Wahyu Dan Batas-Batas Akal Dalam Islam, 

Jakarta, Lentera Hati, 2005110 

38. Wawasan Al-Quran: Tafsir Maudhu’iatas Berbagai Persoalan Umat, 

Bandung, Mizan, 2005 

39. Menabur Pesan Ilahi; Al-Quran Dan Dinamika Kehidupan Masyarakat, 

Jakarta, Lentera Hati, 2006 

40. Wawasan Al-Quran Tentang Zikir Dan Doa, Jakarta, Lentera Hati, 2006 

41. Membumikan Al-Quran: Fungsi Dan Peran Wahyu Dalam Kehidupan 

Masyarakat, Mizan, Bandung, 2007 

42. Yang Sarat Dan Yang Bijak, Jakarta, Lentera Hati, 2007 

43. Secercah Cahaya Ilahi Hidup Bersama Al-Quran, Mizan, Bandung, 2007 

44. Ayat-ayat Fitna Sekelumit Keadaban Islam Di Tengah Purbasangka, 

Jakarta, Pusat Studi Al-Quran Dan Lentera Hati, 2008 

 
110Ibid,.168 



67 
 

 

45. M. Quraish Shihab Menjawab: 1001 Soal Keislaman Yang Patut Anda 

Ketahui, Jakarta, Lentera Hati, 2008 

46. Kehidupan Setelah Kematian Surga Yang Dijanjikan Al-Quran, Jakarta, 

Lentera Hati, 2008 

47. M. Quraish Shihab Menjawab – 101 Soal Perempuan Yang Patut Anda 

Ketahui, Jakarta, Lentera Hati, 1010 

48. Berbisnis dengan Allah: Tips Jitu Jadi Pebisnis Sukses Dunia Akhirat, 

Jakarta, Lentera Hati, 2008 

49. Al-lubab: Makna, Tujuan Dan Pelajaran Dari Al-Fatihah Dan Juz Amma, 

Jakarta: Lentera Hati, 2008 

50. Membumikan Al-Quran Jilid 2, Jakarta: Lentera Hati, 2011111 

 

 

 

Sebagai mufassir kontemporer dan penulis yang produktif, M. Quraish 

Shihab telah menghasilkan berbagai karya yang telah banyak diterbitkan dan 

dipublikasikan.112 Diantara karyakaryanya, khususnya yang berkenaan dengan 

studi Alquran adalah: Tafsir Al-Manar: Keistimewan dan Kelemahannya (1984), 

Filsafat Hukum Islam (1987), Mahkota Tuntunan Illahi: Tafsir Surat AlFatihah 

(1988), Membumikan Alquran: Fungsi dan Peranan Wahyu dalam Kehidupan 

Maysarakat (1994), Studi Kritik Tafsir al-Manar (1994), Lentera Hati: Kisah dan 

 
111 Ibid,.169 

112 Kasmantoni, Lafaz Kalam….,.32-37.  



68 
 

 

Hikmah Kehidupan (1994), Wawasan Alquran: Tafsir Maudhu’i atas Berbagai 

Persoalan Umat (1996), Hidangan Ayat-Ayat Tahlil (1997), Tafsir Alquran Al-

Karim: Tafsir Surat-surat Pendek Berdasarkan Urutan Turunya Wahyu (1997), 

Mukjizat Alquran Ditinjau dari Berbagai Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiah dan 

Pemberitaan Ghaib (1997), Sahur Bersama M. Quraish Shihab di RCTI (1997), 

Menyingkap Ta’bir Illahi: al-Asma’ al-Husna dalam Prespektif Alquran (1998), 

Fatwa-Fatwa Seputar Alquran dan Hadist (1999), dan lain-lain. Karya-karya 

Muhammad Quraish Shihab yang sebagian kecilnya telah disebutkan di atas, 

menandakan bahwa perananya dalam perkembangan keilmuan di Indonesia 

khususnya dalam bidang Alquran sangat besar. Dari sekian banyak karyanya, Tafsir 

Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Alquran merupakan Mahakarya beliau. 

Melalui tafsir inilah namanya membumbung sebagai salah satu muffasir Indonesia, 

yang mampu menulis tafsir Alquran 30 Juz dari Volume 1 sampai 15.  

 

   

 

C. Corak Tafsir Muhammad Quraish shihab 

Yang dimaksud dengan corak penafsiran adalah kecenderungan seorang 

penafsir (mufassir) dalam memahami Al-Quran. Biasanya seorang penafsir 

memiliki kecenderungan bidang tertentu dalam menafsirkan Al-Quran. Corak 

penafsiran biasanya sesuai dengan latar belakang pendidikan atau bidang keilmuan 



69 
 

 

penafsir itu sendiri. Menurut Quraish shihab corak-corak penafsiran yang dikenal 

selama ini antara lain adalah:113 

1. Corak sastra bahasa, yang timbul akibat banyaknya orang yang memeluk 

islam serta akibat kelemahan-kelemahan orang arab sendiri dibidang sastra 

sehingga dirasakan kebutuhan untuk menjelaskan kepada mereka tentang 

keistimewaan dan kedalaman arti kandungan Al-Quran dibidang ini; 

2. Corak filsafat dan teologi, yang muncul akibat penerjemahan kitab-kitab 

filsafat yang memengaruhi sebagian pihak, serta masuknya penganut-

penganut agama lain ke dalam islam. Tanpa sadar mereka masih meyakini 

agama dan kepercayaan lama mereka. 

3. Corak penafsiran ilmiah, yang timbul akibat kemajuan ilmu pengetahuan 

dan usaha penafsir untuk memahami ayat-ayat Al-Quran sejalan dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan modern; 

4. Corak fiqh atau hukum, corak ini muncul dan berkembang sesuai dengan 

perkembangan ilmu fiqh dan terbentuknya mazhab-mazhab fiqh dalam 

islam. Setiap kelompok berusaha membuktikan kebenaran pendapatnya 

berdasarkan penafsiran-penafsiran mereka terhadap ayat-ayat hukum. 

5. Corak tasawuf, corak ini timbul akibat munculnya gerakan-erakan sufisme 

dan sebagai reaksi dari kecenderungan berbagai pihak terhadap materi, atau 

sebagai kompensasi terhadap kelemahan yang dirasakan; 

 
113 M.Quraish Shihab, “Membumikan Al-Quran (Bandung; Mizan, 1992),.72-73 

 



70 
 

 

6. Corak sosial kemasyarakatan, corak ini bermula dari ulama mesir modern 

Muhammad Abduh (1843-1905) yang mencoba menjelaskan petunjuk-

petunjuk ayat-ayat Al-Quran yang berkaitan langsung degan kehidupan 

sosial masyarakat. Dalam corak ini penafsir berusaha menanggulangi 

penyakit-penyakit atau masalah-masalah mereka berdasarkan petunjuk Al-

Quran dengan bahasa yang mudah dimengerti.114  

Dalam penafsiran al-Quran, disamping ada bentuk, dan metode 

penafsiran, terdapat pula corak penafsiran. Diantara corak penafsiran adalah 

al-Adabi al-Ijtima’i. Corak ini menampilkan pola penafsiran berdasarkan rasio 

kultural masyarakat. Diantara kitab tafsir yang bercorak demikian adalah al-

Misbah. Dari beberapa kitab tafsir yang menggunakan corak ini, seperti Tafsir 

al-Maraghi, al-Manar, al-Wadlih pada umumnya berusaha untuk 

membuktikan bahwa al-Quran adalah sebagai Kitab Allah yang mampu 

mengikuti perkembangan manusia beserta perubahan zamannya. Quraish 

Shihab lebih banyak menekankan sangat perlunya memahami wahyu Allah 

secara kontekstual dan tidk semata-mata terpaku dengan makna secara teks 

saja. Ini penting karena dengan memahami al-Quran secara kontekstual, maka 

pesan-pesan yang terkandung di dalamnya akan dapat difungsikan dengan 

baik kedalam dunia nyata.115 

Latar belakang penulisan Tafsir al-Misbah adalah karena semangat untuk 

menghadirkan karya tafsir Alquran kepada masyarakat secara normatif dikobarkan 

 
114 Ibid,.74 
115 Ibid,.75 



71 
 

 

oleh apa yang dianggapnya sebagai suatu fenomena melemahnya kajian Alquran 

sehingga Alquran tidak lagi menjadi pedoman hidup dan sumber rujukan dalam 

mengambil keputusan. Menurut Quraish dewasa ini masyarakat Islam lebih 

terpesona pada lantunan bacaan Alquran, seakan-akan kitab suci Alquran hanya 

diturunkan untuk dibaca. 

Umat Islam yang telah menyadari tuntutan normatif di atas dan bangkit 

ingin mengkaji Alquran tidak serta merta dapat melakukannya. Mereka dihadapkan 

pada keterbatasan—waktu atau ilmu dasar—maupun kelangkaan buku rujukan 

yang sesuai, yakni sesuai dari segi cakupan informasi, yang jelas dan cukup, tetapi 

tidak berkepanjangan. Para pakar juga telah berhasil melahirkan sekian banyak 

metode Maudhū’i atau metode tematik. Metode ini dinilai dapat menghidangkan 

pandangan Alquran secara mendalam dan menyeluruh menyangkut tema-tema 

yang dibicirakannya. Namun karena banyaknya tema yang dikandung oleh kitab 

suci umat Islam itu, maka tentu saja pengenalan menyeluruh tidak mungkin 

terpenuhi, paling tidak hanya pada tema-tema yang dibahas itu.116  

Tuntutan normatif untuk memikirkan dan memahami Kitab suci dan 

kenyataan objektif akan berbagi kendala baik bahsa maupun sumber rujukan telah 

memberikan motivasi bagi Quraish untuk menghadirkan sebuah karya tafsir yang 

sanggup menghidangkan dengan baik pesan-pesan Alquran. Motivasi tersebut 

diwujudkan Quraish denga terus mengkaji berbagi metode penafsiran dan Alquran, 

menerapkannya dan mengvaluasinya, dari berbagai kritik dan respon pembaca.117 

 
116M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, 

Vol. I, (Jakarta: Lentera Hati, 2007),.vi-vii.  
117Anwar Mujahid, Konsep Kekuasaan dalam Tafsir al-Misbah Karya M. 

Quraish Shihab dan Relevansinya dengan Tranformasi Masyarakat Indonesia di era 



72 
 

 

Dalam penyusunan tafsirnya M. Quraish Shihab menggunakan urutan 

Mushaf Usmani yaitu dimulai dari Surah al-Fatihah sampai dengan surah an-Nass, 

pembahasan dimulai dengan memberikan pengantar dalam ayat-ayat yang akan 

ditafsirkannya. Dalam uraian tersebut meliputi:  

a. Penyebutan nama-nama surat (jika ada) serta alasan-alasan penamaanya, 

juga disertai dengan keterangan tentang ayatayat diambil untuk dijadiakan 

nama surat.118 

Jumlah ayat dan tempat turunnya, misalnya, apakah ini dalam katagori sūrah 

makkiyyah atau dalam katagori sūrah Madaniyyah, dan ada pengecualian 

ayat-ayat tertentu jika ada. 

b. Penomoran surat berdasarkan penurunan dan penulisan mushaf, kadang 

juga disertai dengan nama surat sebelum atau sesudahnya surat tersebut.  

Menyebutkan tema pokok dan tujuan serta menyertakan pendapat para 

ulama-ulama tentang tema yang dibahas.119 

c.  Menjelaskan hubungan antara ayat sebelum dan sesudahnya.120 

d.  Menjelaskan tentang sebab-sebab turunya surat atau ayat, jika ada.121 

Cara demikian yang telah dijelaskan diatas adalah upaya M. Quraish Shihab 

dalam memberikan kemudahan pembaca Tafsir alMisbah yang pada akhirnya 

 
Global.(tesis tidak diterbitkan, Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan 

Kalijaga),.76. 
118Contoh: Quraish Shihab, memaparkan “Surat al-Hasyr adalah 

madaniyyah, secara redaksional, penamaan itu karean kata al-Hasyr di ayat 

kedua “lihat Tafsir al-Misbah… , Vol. 14,.101 
119Ibid., Vol. I,. ix  
120Quraish Shihab selau mengacu pada kitab Naẓm al-Durar fī Tanāsub al- 

Āyah wa al-Suwar karya Ibrahim bin Umar al-Biqa’i, (w.1480) yang menjadi tema 

disertasinya. 
121Lihat: Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah,…., Vol. 14,.30  



73 
 

 

pembaca dapat diberikan gamabaran secara menyeluruh tentang surat yang akan 

dibaca, dan setelah itu M. Quraish Shihab membuat kelompok-kelompok kecil 

untuk menjelaskan tafsirnya. Adapun beberapa prinsip yang dapat diketahui dengan 

melihat corak Tafsir al-Misbah adalah karena karyanya merupakan satu kesatuan 

yang tak terpisahkan. Dalam Tafsir al-Misbah, beliau tidak pernah luput dari 

pembahasan ilmu munāsabah yang tercermin dalam enam hal, pertama, keserasian 

kata demi kata dalam setiap surah, kedua, keserasian antara kandungan ayat dengan 

penutup ayat, ketiga, keserasian hubungan ayat dengan ayat sebelumnya atau 

sesudahnya. Kempat, keserasian uraian muqaddimah satu surat dengan penutupnya, 

kelima, keseraian dalam penutup surah dengan muqaddimah surah sesudahnya dan 

keenam, keseraian tema surah dengan nama surah.122 

Di samping itu, M. Quraish shihab tidak pernah lupa untuk menyertakan 

makna kosa-kata, munāsabah antar ayat dan asbāb al-Nuzūl. Ia lebih mendahulukan 

riwayat, yang kemudian menafsirkan ayat demi ayat setelah sampai pada kelompok 

akhir ayat tersebut dan memberikan kesimpulan.123 

Quraish Shihab menyetujui pendapat minoritas ulama yang berpaham al-

Ibrah bi Khuṣūṣ al-Sabab yang menekankan perlunya analogi qiyas untuk menarik 

makna dari ayat-ayat yang memiliki latar belakang asbāb al-Nuzūl, tetapi dengan 

catatan bahwa qiyas tersebut memenuhi persyaratannya. Pandangan ini dapat 

diterapkan apabila melihat faktor waktu, karena kalau tidak ia tidak menjadi relevan 

untuk dianologikan. Dengan demikian, menurut Quraish, pengertian asbāb al-Nuzūl 

 
122Ibid., Vol. I,. xx-xxi  
123Cara ini ada pengecualaian pada beberapa Volume, yaitu: IV,V dan VII, 

setelah Wallaahu A’lam di tambah dengan walhammdulillah Rabbil Alamin, ada 

apa di balik ini?  



74 
 

 

dapat diperluas mencakup kondisi sosial pada masa turunnya Alquran dan 

pemahamannya pun dapat dikembangkan melalui yang pernah dicetuskan oleh 

ulama terdahulu, dengan mengembangkan pengertian qiyas dengan prinsip al-

Maṣḥah al-Mursalah dan yang mengantar kepada kemudahan pemahaman agama, 

sebagaimana halnya pada masa rasul dan para sahabat.124  

Corak karya tafsir dalam artikel ini berangkat dari pemetaan corak karya 

tafsir dengan menggunakan teori obyektifis tradisionalis, yang kemudian di 

kembangkan menjadi dua pandangan yang pertama adalah obyektifis tradisonali 

dan obyektifis modernis.125 

Kemudian untuk ciri corak obyektif revivalis adalah metodologi penafsiran 

tektualis, yang dibumbui dengan pandangan ideologis dan menampakkan 

penafsiran yang keras terutama dalam masalah jihad dan syari’at. Penafsiran seperti 

ini bukan malah menambah khazanah penafsiran baru akan tetapi menimbulkan 

masalah baru karena bias dari penafsiran ini membuat orang genjar untuk 

melakukan pengrusakan dan mendirikan negara khilafah.126 

Sedangkan dalam corak yang ketiga adalah quasi obyektifis modern, ciri 

dari corak karya ini adalah penafsiran yang nuansanya adalah masyarakat dan 

sosial. Hal ini sebagaimana Nasarudin Baidan nyatakan adanya tafsir maudhu’i 

dengan menggunakan tema-tema tertentu misalnya “etik berpolitik”.127  

 
124Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah…,.89-90.  
125M. Nurdin Zuhdi, Corak Tafsir al-Qur’an Mazhab Indonesia (tesis tidak 

diterbitkan, Yogyakarta: Program Pascasarjana, 2011),.184.  
126Ibid.,186  
127Nasharudin Baidan, Tafsir Maudhu’i : Solusi Qur'ani atas Masalah Sosial 

Kontemporer (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001),.195-210  



75 
 

 

Disamping itu, juga dipaparkan munāsabah ayat, asbāb al-nuzūl, baik mikro 

maupun makro serta mengaitkan dengan kasus-kasus kekinian adalah upaya 

menafsirkan dengan corak gaya penafsiran seperti ini, walaupun pada awalnya 

selalu dibuka dengan kajian klasik sebagai pintu masuk, kontektualisasi di era 

sekarang harus kental dalam metodologi tafsir gaya ini. Dengan metodologi 

penafsiran tersebut, diharapkan mampu menjawab problemproblem kekinian yang 

sedang ada dan membutuhkan penyelesaian. 

Jika kita membaca corak penafsiran M. Quraish Shihab, tampak bahwa 

beliau lebih mendekati corak penafsiran yang ketiga, dalam Tafsir al-Misbah 

Quraish Shihab menyertakan kosa kata, munāsabah antar ayat dan asbāb al-nuzūl, 

walaupun dalam melakukan penafsiran ayat demi ayat beliau selalu mendahulukan 

riwayat bukan ra’yu, tetapi pendekatan kajian sains menjadi salah satu 

pertimbangan dalam beberapa penafsirannya, ini indikator bahwa corak penafsiran 

M. Quraish Shihab menggunakan corak yang ketiga. Dalam penafsirannya 

cenderung menggunakan riwayat, bukan ra’yu dalam al-ijtihad al-tafsir.128 

.  

 

 

BAB IV 

ANALISIS KONSEP PENDIDIKAN SPIRITUAL DALAM SURAH 

IBRAHIM AYAT 35-41 MENURUT MUHAMMAD QURAISH SHIHAB  

(STUDI TAFSIR AL-MISBAH) 

 
128Hassan Hanafi, Metode Tafsir dan Kemaslahatan Umat, Terj, Yudian 

Wahyudi (Yogyakarta: Pesantren Nawesea, 2007),.17-18  



76 
 

 

 

A. Pendidikan Spiritual Dalam Pemikiran M.Quraish Shihab pada Surah 

Ibrahim Ayat 35-41 

 

◆  ⧫⬧  ⧫  ◆  

➔    ⧫⬧⧫  

◆  ◆  

⧫◆    ➔  

⧫      ◆    

◼      

    ☺⬧  ➔⬧  

⬧     ⧫◆ ⧫  

⬧ ❑→ ▪       

Terjemahnya: 

Dan ketika Ibrahim berkata: “Tuhanku, jadikanlah negeri ini (negeri) yang 

aman dan jauhkanlah aku beserta anak cucuku dari menyembah berhala-

berhala. Tuhanku, sesungguhnya berhala-berhala itu telah menyesatkan 

banyak manusia, maka barang siapa yang mengikuti, maka sesungguhnya dia 

termasuk golonganku, dan barang siapa yang mendurhakai aku, maka 

sesungguhnya Engkau Maha Pengampun lagi Maha Penyayang”.129 

 

Ayat ini menyatakan bahwa dan ingat serta ingatkan jugalah, setelah 

menyampaikan kandungan ayat yang lalu, peristiwa ketika Ibrahim berkata: 

“Tuhanku, yang selalu berbuat baik kepadaku, jadikanlah negeri ini, Mekkah, 

negeri yang aman dan jauhkanlah aku secara terus menerus hingga akhir zaman 

beserta anak cucuku dari menyembah berhala-berhala. Tuhanku, sesungguhnya 

berhala-berhala itu telah menyesatkan banyak manusia, aku sangat membecinya 

maka karena itu aku menyatakan kepada siapa pun bahwa barang siapa yang 

mengikutiku membenci berhala-berhala, maka sesungguhnya dia termasuk 

golonganku maka anugrahi pulalah dia kebahagiaan dan kebaikan sebagaimana 

 
129M.Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Quran,(Cet V 

Jakarta 2012),.385 



77 
 

 

engkau anugrahkan kepadaku, dan barang siapa yang mendurhakai aku sehingga 

menyembah berhala atau merestuinya maka sesungguhnya mereka wajar engkau 

siksa karena mereka telah melanggar dan berdosa. Akan tetapi, jika engkau 

mengampuni mereka itu pun wajar karena sesungguhnya Engkau Maha 

Pengampun Lagi Maha Penyayang.” 

Ayat 35 di atas serupa walau tidak sama dengan doa beliau yang diabadikan 

oleh QS. Al-Baqarah [2]: 126. Disana, beliau berdoa.  

“Tuhanku, jadikanlah negeri ini (negeri) yang aman dan berikanlah rezeki 

berupa buah-buahan kepada penduduknya yang beriman di antara mereka 

kepada Allah dan hari kemudian”. 

 

Doa disana dipanjatkan pada waktu yang berbeda dengan doa ini. Disana 

beliau berdoa kiranya lokasi dimana beliau meninggalkan anak dan istri beliau 

(Isma’il dan Hajar) dijadikan satu kota yang aman sejatera. Selanjutnya, setelah 

beberapa tahun beliau berdoa sekali lagi tetapi kali ini lokasi tersebut telah ramai 

dikunjungi khususnya setelah ditemukan sumur zam-zam. Karena itu, ayat  al-

Baqarah menggunakan kata (   ا  baladan dalam bentuk nakirah /indefinite (  بلد 

sedang ada ayat ini digunakan bentuk ma’rifah difinite (    ا لبلد  ) al-balad.130 

Doa nabi Ibrahim as. Untuk menjadikan kota Mekkah dan sekitarnya 

sebagai kota yang aman adalah doa untuk menjadikan keamanan yang ada disana 

berkesinambungan hingga akhir masa. Atau menganugrahkan kepada penduduk 

dan pengunjungnya kemampuan untuk menjadikannya aman dan tentram. 

Permohonan ini, menurut banyak ulama antara lain Thabathaba’i dan asy-Sya’rawi, 

bukan berarti menjadikannya aman secara terus menerus tanpa peranan manusia 

 
130Ibid,.386 



78 
 

 

atau dalam istilah kedua ulama ini (   ينى تكو  من   amntawiniy/keamanan yang (  ا 

tercipta atas dasar penciptaan keamanan. Yang beliau  mohonkan itu adalah (    ا من

يعي  amn tasyri’iy, yakni permohonan kiranya Allah menetapkan hukum (    تشر 

keagamaan yang mewajibkan orang mewujudkan, memelihara dan menjaga 

keamanannya. Memang ini dapat saja dilaksanakan atau dilanggar manusia, dank 

arena itu jika suatu ketika pada masa lalu kini atau masa datang terjadi disana rasa 

tidak aman hal tersebut wajar-wajar saja karena memang nabi Ibrahim as, tidak 

memohon amn takwiniy tetapi amn tasyri’y.131 Allah mengabulkan doa beliau tetapi 

sekali lagi harus di ingat bahwa Yang Maha kuasa tidak menjadikan kota Mekkah 

aman dalam arti diciptakan dalam keadaan aman terus menerus serupa dengan 

penciptaan matahari yang terus menerus memancarkan cahaya atau cairan yang 

diciptakan terus menerus mencari tempat yang rendah. 

Ayat 35 dalam surah Ibrahim mengajarkan kita bahwa dalam setiap 

melaksanakan sesuatu haruslah kita berdoa sehingga ruhani kita akan menjadikan 

ruhani yang bersih dengan doa yang dipanjatkan kepada Tuhannya. Dengan doa itu 

sehingga mejadikan keamanan kenyamanan dalam hati sehingga bisa 

berkesinambungan. 

Manusia pada umumnya sejak dahulu higga kini menghormati kota Mekkah 

secara tulus baik secara tulus dan didorong oleh ketaatan beragama maupun melalui 

adat kebiasan yang berlaku pada penduduknya atau peraturan yang ditetapkan oleh 

penguasanya yang melarang non muslim memasukinya.  

 
131Ibid,.387 



79 
 

 

Penulis menyimpulkan bahwa dalam ayat ini bukan saja agar mengajarkan 

agar berdoa untuk keamanan dan kesejahteraan, tetapi juga merupakan isyarat 

tentang perlunya setiap muslim berdoa untuk keselamatan dan keamanan wilayah 

tempat tinggalnya masing-masing dan memperoleh rezeki yang berlimpah. 

Manusia juga harus selalu mensyukuri nikmat yang telah Allah berikan.  

Kata (             صنم ) shaman adalah berhala yang berbentuk manusia, sedang 

kata ( وثن) watsan adalah batu atau apa saja yang dikultuskan. Demikian pendapat 

ath-Thabari, al-Biqa’i, dan asy-Sya’rawi. Ibn Asyur memahami kata shaman dalam 

arti patung atau batu, atau bangunan yang dijadikan sesembahan dan diakui sebagai 

Tuhan. Nabi Ibrahim as, memanjatkan doa ini setelah melihat didaerah sekitarnya 

terjadi penyembahan berhala-berhala. Beliau berhijrah meninggalkan tempat 

tinggalnya di negeri orang-orang Keldania karena penduduknya menyembah 

berhala. Di Mesir pun beliau menemukan hal serupa demikian juga di Palestina. 

Lalu, membawa istri dan anaknya berhijrah ke Jazirah Arab tepatnya Mekkah 

sekarang dan disana beliau menemukan orang-orang yang masih hidup dengan 

sangat bersahaja dan disanalah beliau menempatkan istri dan anaknya serta 

mengajarkan tauhid. 

Permohonan nabi Ibrahim as, agar menghindarkan anak cucu beliau dari 

penyembahan berhala, bukanlah dalam arti memaksa mereka mengakui keesaan 

Allah, tetapi bermohon kiranya fitrah kesucian yang dianugrahkan Allah dalam jiwa 

setiap manusia dan yang intinya adalah Tauhid, bermohon kiranya fitrah tersebut 



80 
 

 

terus terpelihara.132 Ini serupa dengan peneguhan yang diuraikan pada ayat 27 yang 

lalu. 

Penulis menyimpulkan bahwa manusia perlu berhijrah ke suatu tempat yang 

aman bagi kelangsungan pendidikan agama untuk anak dan memperkuat 

akidahnya. Sementara ulama mengharamkan keluarga muslim untuk hidup menetap 

di tengah masyarakat non muslim bila keberadaan mereka disana dapat 

mengakibatkan kekaburan ajaran agama atau kedurhakaan kepada Allah swt. Baik 

untuk dirinya maupun saudaranya. 

☺⬧      ◆   

◼⧫    ➔☺  

⧫⬧◆      ◼◆  

☺⬧  ⧫      

◆  ➔    

❑◼  ◆  ➔    

◆  ⬧⬧◆  ⧫      

◆      

⧫◆❑◆  ⧫✓⬧☺◆  

⧫❑⧫  ❑→⧫ ⬧      

Terjemahnya: 

“Segala puji bagi Allah yang telah menganugrahkan kepadaku dihari tua (ku) 

Isma’il dan Ishaq. Sesungguhnya Tuhanku, benar-benar maha mendengar 

doa. Tuhanku, jadikanlah aku dan anak cucuku orang-orang yang tetap 

melaksanakan shalat; Tuhan kami, perkenankanlah doaku, Tuhan kami, 

ampunilah aku dan kedua ibu bapakku dan sekalian orang-orang mukmin 

pada hari perhitungan”.  

Ayat 39-41 mengatakan setelah bermohon, doanya diakhiri dengan pujian 

atas nikmat yang telah lama didambakannya, yaitu anak-anak sambil mendoakan 

mereka sebagaimana beliau mendoakan pula kedua orangtuanya, bahkan semua 

 
132Ibid,.388 



81 
 

 

kaum beriman: Segala Puji Bagi Allah Yang Telah Menganugrahkan nikmat yang 

sangat besar kepadaku di hari tua (ku) yaitu Isma’il yang kutempatkan di dekat 

Baitullah dan Ishaq yang kini berada bersama ibu kandungnya di Palestina. 

Sesungguhnya Tuhanku, benar-benar maha mendengar, yakni memperkenankan 

doa yang dipanjatkan secara tulus kepada-Nya.133 

Nabi Ibrahim as, berdoa menggaris bawahi tujuan penempatan keluarganya 

di dekat mesjid al-Haram (baca ayat 37) sekaligus untuk mengisyaratkan bahwa 

tujuan itu baru dapat tercapai bila dia memperoleh bimbingan dan kekuatan dari 

Allah. Nabi Ibrahim as.berdoa: “Tuhanku, yang selalu berbuat baik kepadaku, 

jadikanlah aku dan anak cucuku orang-orang yang tetap melaksanakan secara 

benar, baik dan bersinambung shalat”. 

Selanjutnya beliau bermohon sambil mengikutkan seluruh pengikut-

pengikut beliau dengan berkata: “Tuhan kami, perkenankan doaku, baik yang untuk 

diriku maupun untuk pengikut-pengikutku; Tuhan kami, ampunilah aku dan 

ampuni pula kedua ibu bapakku dan sekalian orang-orang mukmin pada hari 

perhitungan, yakni Hari Kiamat.” 

Dalam doa nabi Ibrahim as, di atas terbaca bahwa beliau mendoakan kedua 

orangtuanya. Thabathaba’i memahami doa nabi Ibrahim as, merupakan doa terakhir 

nabi Ibrahim as, yang direkam al-Quran. Jika demikian, doa beliau kepada kedua 

orangtuanya menunjukan bahwa kedua orangtuanya adalah orang-orang yang 

meninggal dalam keadaan muslim, bukan musyrik. Ini sekaligus membuktikan 

 
133Ibid,.391 



82 
 

 

bahwa Azar buanlah ayahnya. Demikian ulama itu berkesimpulan. Ulama lain 

berpendapat bahwa permohonan pengampunan untuk orangtuanya ini terjadi 

sebelum adanya larangan mendoakan orangtua yang musyrik. Rujukan kembali 

bahasan para ulama tentang siapa ayah nabi Ibrahim as, dalam QS. al-An’am [6]: 

74. 

Penulis menyimpulkan bahwa setiap manusia haruslah mentaati kedua 

orang tua selama orang tua masih hidup di dunia, karena manusia tidak bisa hidup 

di dunia ini tanpa orang tua, merekalah yang telah mengandung selama Sembilan 

bulan dan melahirkan kedunia ini dalam keadaan suci serta merawat dan 

membesarkan, sehingga menjadi anak yang tumbuh dewasa. Menghargai dan 

menghormati kedua orang tua merupakan sesuatu yang sangat penting dalam hidup 

ini. 

Relevansi antara teori Ary Ginanjar mengenai pendidikan spiritual terhadap 

penafsiran Muhammad Quraish shihab yaitu: 

Pendapat Ary Ginanjar yang mengungkapkan bahwa pendidikan spiritual 

ialah kemampuan memberi makna ibadah terhadap setiap perilaku dan kegiatan 

langkah-langkah dan pemikiran yang bersifat fitrah134 dalam merealisasikan 

pendidikan spiritual yang terdapat pada doa Ibrahim menginginkan negeri yang 

aman serta keterhindaran anak cucu dari penyembahan berhala itu. Mengharapkan 

keamanan negeri yang berkesinambungan hingga akhir masa. Secara jelas 

 
134Ary Ginanjar Agustian, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emotional dan 

Spiritual 

(ESQ), (Jakarta: Penerbit Arya, 2001),.57  



83 
 

 

penggalan ayat ( لبلد  Ism ma’rifah yang menunjukan kota disana .( ا 

menjadikan aman secara terus menerus, yakni dengan adanya usaha dan langkah-

langkah yang mewajibkan manusia dalam memelihara dan menjaga keamanannya. 

Sebagaimana permohonan doa Ibrahim yang terkabulkan oleh Allah menjadikan 

kota Mekkah yang aman sejak dulu hingga kini dihormati manusia dan selalu 

dikunjungi oleh umat Islam diberbagai kalangan untuk melaksanakan ibadah haji 

dan umroh. 

Jadi, pendidikan spiritual yang dimaksud disini adalah bagaimana perilaku 

manusia dalam bertindak sesuai fitrahnya dan sesuai dengan syariat.  

Setiap orang yang berdoa dianjurkan agar mendoakan dirinya sendiri, lalu 

buat kedua orang tuanya dan anak cucunya. Kemudian nabi Ibrahim menyebutkan 

bahwa banyak kalangan manusia yang berfitnah oleh penyembahan kepada berhala-

berhala, dan bahwa dia berlepas diri dari orang-orangnya yang menyembahnya, lalu 

ia mengembalikan urusan mereka kepada Allah swt. Jika Allah menghendaki untuk 

mengazab mereka, tentulah dia mengazab mereka; dan jika dia menghendaki 

memberikan ampunan kepada mereka tentulah dia mengampuni mereka.135 

Ayat 37 menunjukan bahwa doa ini adalah doa yang berikutnya sesudah doa 

yang pertama yang dipanjatkannya ketika ia pergi meninggalkan Hajar dan 

putranya (nabi Isma’il), hal ini terjadi sebelum Baitullah dibangun. Sedangkan doa 

 
135 Ibid,.364 



84 
 

 

yang kedua ini dipanjatkannya sesudah ia membangun Baitullah sebagai 

pengukuhannya dan ungkapan keinginannya yang sangat akan rida Allah swt. 

Dari tafsir-tafsir yang telah dijelaskan dalam bab sebelumnya, ternyata ayat 

35-41 dari surah Ibrahim mengandung nilai-nilai pendidikan spiritual yaitu nilai 

akidah, ibadah, dan akhlak. 

1. Nilai Akidah 

Dalam surah Ibrahim ayat 35-36 nabi Ibrahim dengan tegas mengatakan 

untuk dijauhkan dari menyembah berhala.136 

Nabi Ibrahim adalah hamba yang saleh dan reformis. Ia menjelajah segala 

penjuru untuk menyeru kepada tauhid, dan mengumumkan peperangan 

terhadap segala bentuk berhala. 

Menyembah berhala adalah menyembah dan memuja suatu benda yang di 

anggap Tuhan yang telah menciptakan kehidupan. Hal tersebut termasuk syirik dan 

dosanya pun tidak akan terampuni. Oleh karena itu pendidikan akidah, pendidikan 

pertama yang harus diberikan kepada anak, terutama anak usia dini adalah 

pendidikan akidah yang mengkonsepsi pada ketuhanan, yaitu Allah. Maka dari itu 

anak harus terus menerus ditanamkan dasar-dasar akidah dalam setiap 

perkembangan dan pertumbuhan aktifitas fikir, rasa dan karsanya sampai menuju 

ketauhidan dan Allah yang sebenar-benarnya sehingga segala aktifitas fikir, rasa 

dan aktifitas karsanya hanya semata-mata teraktifitaskan oleh cintanya kepada 

Allah. 

 
136Syekh Muhammad Al-Ghazali, Tafsir Al-Ghazali: Tafsir Tematik Al-Quran 30 Juz 

(Yogyakarta: Islamika 2004 



85 
 

 

Menurut kaidah Islam konsepsi tentang ketuhanan yang maha esa disebut 

tauhid. Ilmu tauhid adalah ilmu tentang ke Maha Esaan Tuhan.137  

Sedemikian mendasarnya pendidikan akidah bagi anak-anak karena dengan 

pendidikan akidah inilah anak akan mengenali siapa Tuhannya, bagaimana bersikap 

kepada Tuhannya, dan apa saja yang mesti mereka perbuat dalam hidup ini. Begitu 

juga yang telah Nabi Ibrahim ajarkan kepada anak keturunannya bahwa pendidikan 

akidah, terutama akidah yang mengkonsepsikan kepada ketuhanan yang maha esa 

harus diberikan pada awal pendidikan spiritual. Begitu pentingnya pendidikan 

akidah sehingga sebagai orang tua dan seorang pendidik, tidak boleh mengabaikan 

dan meremehkannya. 

2. Nilai Ibadah 

Surah Ibrahim ayat 37-39 Nabi Ibrahim memanjatkan doa yang juga masih 

berhubungan dengan pembahasan sebelumnya yaitu perihal pendidikan 

akidah, yaitu pendidikan ibadah. Pendidikan ibadah yang pertama yang 

harus diberikan kepada anak yaitu shalat. Seperti halnya yang telah nabi 

Ibrahim panjatkan dalam doa-doanya pada surah Ibrahim. 

Shalat mempunyai nilai-nilai utama yaitu jalinan hubungan yang erat antara 

makhluk dengan khaliknya. Dalam jalinan hubungan ini makhluk menempatkan 

dirinya sebagai objek yang patuh, taat, setia, disiplin dan merasa tergantung pada 

Allah maha pencipta yang menjadi subjek dalam jalinan hubungan itu yang 

menentukan segalanya. 

 
137H. Muhammad Daud Ali, Pendidikan Agama Islam (Jakarta: Pt Raja Grafindo 

Persada,2005),.202 



86 
 

 

Jika masalah shalat diperintahkan sedemikian rupa oleh Nabi saw, maka 

kaitannya dengan ibadah-ibadah lain pun harus mulai diperintahkan dan diberikan 

hukuman yang membuat jera apabila anak sampai meninggalkannya. 

Begitu pentingnya pendidikan shalat sehingga Nabi Ibrahim begitu 

mengharapkan anak keturunannya tidak pernah untuk meninggalkan shalat walau 

bagaimana pun kondisinya. 

3. Nilai Akhlak 

Keseluruhan surah Ibrahim ayat 35-41 merupakan serangkaian doa yang 

yang mulia dan baik sehingga ayat-ayat tersebut menjadi rangkaian akhlak 

yang terpuji. Namun dalam ayat 35,38,39, dan 41 lebih dijelaskan isi 

kandungan empat ayat tersebut bahwa nilai-nilai pendidikan akhlak. 

Ayat 35 merupakan ayat yang memberikan pelajaran betapa umat Islam 

harus mencintai tanah air tempat mereka dilahirkan. 

Ayat 38 telah memberikan pelajaran bagi umatnya, betapa beliau dan anak-

anaknya ikhlas dan khidmat dalam menjalankan segala perintah Allah meskipun 

beliau tidak tahu rahasia apa yang di balik perintah-perintah Allah tersebut karena 

itu merupakan rasa syukur beliau kepada Allah. 

Yang pertama harus diajarkan kepada anak adalah akhlak terhadap orang 

tua seperti halnya yang telah nabi Ibrahim lakukan. Baik nabi Ibrahim sebagai anak 

maupun nabi Ibrahim sebagai orang tua. Nabi Ibrahim sebagai seorang anak yang 

mempunyai akidah yang kuat tekun beribadah dan berakhlak mulia beliau tetap 

mendoakan orang tuanya meskipun orang tua nabi Ibrahim tidak mau mengakui 

akan keberadaan Allah (ayat 41). Nabi Ibrahim sebagai orang tua menjadi tauladan 



87 
 

 

bagi keduanya anaknya sehingga mereka menjadi orang pilihan juga yaitu sebagai 

nabi yang menjadi utusan Allah. Nabi Ibrahim juga memiliki keteguhan akhlak 

dalam menunggu sampai sekian lama untuk mendapat karunia dari Allah yaitu 

kedua anak-anak nabi Ibrahim, yaitu Ismail dan Ishaq (ayat 39). 

B. Konsep Pendidikan Spiritual Menurut Muhammad Quraish Shihab Dalam 

Surah Ibrahim Ayat 35-41 

 

a. Pengenalan Surah Ibrahim 

QS Ibrahim adalah surah ke 14 yang termasuk golongan surah-surah 

makkiyah karena diturunkan di Mekkah dan sebelum hijrah dan terdiri dari 52 

ayat.138 Surah Ibrahim terdiri dari 52 ayat adalah surah ke-14 dari segi perurutan 

penulisannya dalam mushaf al-Quran, sedang dari segi perurutan turunnya ia adalah 

surah ke 70 yang turun sesudah surah as-Syura dan sebelum surah al-Anbiya.139  

Surah Ibrahim terdiri dari 52 ayat. Mayoritas ulama menilai ayat-ayat surah 

ini secara keseluruhan turun sebelum nabi Muhammad saw. Berhijrah ke Madinah. 

Sebagian kecil ulama mengecualikan ayat 28 dan 29. Ada juga yang menambahkan 

lagi ayat 30 karena mereka menilainya berbicara tentang peristiwa perang Badar 

yang terjadi setelah Nabi  saw. Berhijrah ke Madinah pada tahun ke-2 Hijriah. 

Sekian banyak surah yang di mulai dengan huruf-huruf Alif Lam Ra, untuk 

membedakannya, maka dinamailah surah-surah itu dengan nama nabi tertentu yang 

 
138Surah ini yang diturunkan di Mekkah dan diberi nama surah Ibrahim, diambil dari kisah 

singkat Nabi Ibrahim yang disebut dari ayat 35 sampai pada ayat 40. Bukan secara kebetulan kalau 

pada ayat 35 sampai 41 disebutkan pula doa-doa Nabi Ibrahim agar Allah memperlindungi sebagian 

daripada keturunan beliau yang telah dipilihkannya tempat dilembah yang tidak ada tumbuh-

tumbuhan. Keturunan beliau yang dari ishaq telah menimbulkan bani israil dan menurunkan masa, 

dan keturunan beliau yang dibawahnya berdiam dilembah yang tidak ada tumbuh-tumbuhan itu yaitu 

yang dari ismail telah menurunkan Muhammad saw. 
139M.Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Quran, 

(Jakarta;2012),.303. 



88 
 

 

disebut kisahnya atau tempat nabi itu diutus, seperti al-Hijr. Surah ini dinamai surah 

Ibrahim karena ia membicarakan kisah Nabi Ibrahim As, walaupun uraian tentang 

beliau terdapat di beberapa surah yang lain. 

Ibrahim yang dimaksud adalah nabi Ibrahim as, yang oleh sementara pakar 

diduga lahir tahun 2893 sebelum hijrah, dan meninggal dunia tahun 2818 sebelum 

hijrah. Makam beliau terdapat di kota al-khalil, palestina.140 

Menurut Al-Quran dan terjemahnya oleh Departemen agama RI, surah 

Ibrahim terdiri atas 52 ayat, termasuk golongan surah-surah Makkiyah karena 

diturunkan di Mekkah sebelum hijrah. Dinamakan surah “IBRAHIM”, Karena 

surah ini mengandung do’a nabi Ibrahim As, yaitu pada ayat 35 sampai dengan 41. 

Doa ini isinya antara lain: permohonan agar keturunannya mendirikan shalat, 

dijauhkan dari menyembah berhala-berhala dan agar Mekkah dan daerah sekitarnya 

menjadi daerah yang aman dan makmur. Do’a nabi Ibrahim As, ini telah 

diperkenankan Allah swt, sebagaimana telah terbukti keamanannya sejak dahulu 

sampai sekarang. Do’a tersebut dipanjatkan beliau kehadirat Allah swt sesudah 

selesai membina ka’bah bersama putranya Isma’il As, di daerah tanah Mekkah yang 

tandus.141  

Pokok-pokok isinya : 

1. Keimanan 

Al-Quran adalah pembimbing manusia ke jalan Allah, segala sesuatu dalam 

alam ini kepunyaan Allah; keingkaran manusia terhadapa Allah tidaklah 

 
140M.Quraish Shihab, Al-Lubab Makna Tujuan Dan Pelajaran Dari Surah-Surah Al-Quran 

(Cet I Tangerang Juli 2012),.87 
141Departemen Agama Republic Indonesia, Al-Quran Dan Terjemahnya, (Semarang: Toha 

Putra, 1989),.378 



89 
 

 

mengurangi kesempurnaannya; Allah maha kuasa mematikan manusia dan 

membangkitkannya kembali dalam bentuk baru; ilmu Allah meliputi yang lahir dan 

yang batin.  

2. Hukum-hukum 

Perintah mendirikan sholat dan menafkahkan sebagian harta, baik secara 

rahasia maupun secara terang-terangan. 

3. Kisah-kisah 

Kisah nabi Musa As. Dengan kaumnya serta kisah para rasul zaman dahulu. 

4. Dan lain-lain 

Sebabnya rasul-rasul diutus dengan bahasa kaumnya sendiri; perumpamaan 

tentang perbuatan dan perkataan yang hak dengan yang bathil; kejadian langit dan 

bumi mengandung hikmah-hikmah; macam-macam nikmat Allah kepada manusia 

dan janji Allah kepada hamba-hamba yang mensyukuri-Nya.142 

b. Teks surah Ibrahim ayat 35-41 

◆  ⧫⬧  ⧫  ◆  

➔    ⧫⬧⧫  

◆  ◆  

⧫◆    ➔  

⧫      ◆   

◼      

    ☺⬧  ➔⬧  

⬧      ⧫◆  ⧫  

⬧  ❑→  ▪      

◆▪    →⬧    

➔  ◆❑      

    ⧫  

▪⬧☺  ◆◆  

❑☺  ◼❑◼  

 
142Ibid, 



90 
 

 

➔⬧      

  ✓❑⬧  ⬧  

◆    

⧫☺  ➔⬧  

⧫      ◆    

◼➔⬧  ⧫    ⧫◆  

➔    ⧫◆  ⬧  ◼⧫  

          ◆  

  ☺      

☺⬧      ◆    

◼⧫    ➔☺  

⧫⬧◆      ◼◆  

☺⬧  ⧫      

◆  ➔    

❑◼  ◆  ➔    

◆  ⬧⬧◆  ⧫      

◆      

⧫◆❑◆  ⧫✓⬧☺◆  

⧫❑⧫  ❑→⧫ ⬧      

  

Terjemahnya: 

Dan ketika Ibrahim berkata: “Tuhanku jadikanlah negeri ini (negeri) yang 

aman dan jauhkanlah aku beserta anak cucuku dari menyembah berhala-

berhala. Tuhanku, sesungguhnya berhala-berhala itu telah menyesatkan 

banyak manusia., maka barang siapa yang mengikutiku, maka sesungguhnya 

dia termasuk golonganku, dan barang siapa yang mendurhakai aku, maka 

sesungguhnya Engkau Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. Tuhan kami! 

Sesungguhnya aku telah menempatkan sebagian keturunanku disatu lembah 

yang tidak dapat mempunyai tanaman di dekat rumah-Mu yang dihormati, 

Tuhan kami! Itu agar mereka melaksanakan sholat, maka jadikanlah hati 

manusia cenderung kepada mereka dan anugrahilah mereka rezeki dari buah-

buahan, mudah-mudahan mereka bersyukur. Tuhan kami! Sesungguhnya 

Engkau mengetahui apa yang kami sembunyikan dan apa yang kami lahirkan; 

dan tidak ada sesuatu pun yang tersembunyi bagi Allah, baik yang ada di bumi 

maupun yang ada di langit. Segala puji bagi Allah yag telah menganugrahkan 

kepadaku di hari tua (ku) Isma’il dan Ishaq. Sesungguhnya Tuhanku, benar-

benar maha mendengar doa. Tuhanku, jadikanlah aku dan anak cucuku orang-

orang yang tetap melaksanakan sholat; tuhan kami, perkenankanlah doaku, 

Tuhan kami, ampunilah aku dan kedua ibu bapakku dan sekalian orang-orang 

mukmin pada hari perhitungan. 

 



91 
 

 

c. Penafsiran Kata-Kata  

Dalam al-Quran surat Ibrahim ayat 35-41 merujuk dari Tafsir al-Misbah 

beberapa kosa kata penting yang memerlukan penjelasan makna, yaitu sebagai 

berikut: 

  menyembah  :  نعبد 

  berhala-berhala : الا صنا م

 mengikutiku :  عصا ني 

 hati :   ا فئد

 kami sembunyikan                        نخفي 

 kami lahirkan :  نعلن

 

Dalam pandangan kaum sufi, manusia cenderung mengikuti hawa nafsu. Ia 

cenderung ingin menguasai dunia atau berusaha agar berkuasa di dunia. Menurut 

Al-Gazali, cara hidup seperti ini akan membawa manusia ke jurang kehancuran 

moral.143 Kenikmatan hidup di dunia telah menjadi tujuan umat pada umumnya. 

Pandangan hidup seperti ini menyebabkan manusia lupa akan wujudnya sebagai 

hamba Allah yang harus berjalan di atas aturan-aturan-Nya. 

Untuk memperbaiki keadaan mental yang tidak baik tersebut, seseorang 

yang ingin memasuki kehidupan tasawuf harus melalui beberapa tahapan yang 

cukup berat. Tujuannya adalah untuk menguasai hawa nafsu, menekan hawa nafsu 

sampai ketitik terendah dan bila mungkin mematikan hawa nafsu itu sama 

sekali.Tahapan tersebut terdiri atas tiga tingkatan yaitu takhalli,tahalli,dan tajalli. 

 
143Asmaran As,MA,Pengantar StudiTasawuf (Jakarta:RajaGrafindoPersada,1996),h.65  



92 
 

 

Dalam pandangan para sufi berpendapat bahwa untuk merehabilitasi sikap 

mental yang tidak baik diperlukan terapi yang tidak hanya dari aspek lahiriyah. 

Oleh karena itu pada tahap-tahap awal memasuki kehidupan tasawuf, seseorang 

diharuskan melakukan amalan dan latihan kerohanian yang cukup berat tujuannya 

adalah mengusai hawa nafsu, menekan hawa nafsu, sampai ke titik terendah dan -

bila mungkin- mematikan hawa nafsu sama sekali oleh karena itu dalam tasawuf 

akhlaq mempunyai tahap sistem pembinaan akhlak disusun sebagai berikut: 

Takhalli144 

Takhalli merupakan langkah pertama yang harus di lakukan oleh seorang sufi. 

Takhalli adalah usaha mengosongkan diri dari perilaku dan akhlak tercela. Salah 

satu dari akhlak tercela yang paling banyak menyebabkan akhlak jelek antara lain 

adalah kecintaan yang berlebihan kepada urusan duniawi. Takhalli juga dapat 

diartikan mengosongkan diri dari sifat ketergantungan terhadap kelezatan duniawi. 

Hal ini akan dapat dicapai dengan jalan menjauhkan diri dari kemaksiatan dalam 

segala bentuknya dan berusaha melenyapkan dorongan hawa nafsu jahat. 

Takhalli, berarti mengosongkan diri dari sikap ketergantungan terhadap 

kelezatan kehidupan duniawi.145 Dalam hal ini manusia tidak diminta secara total 

melarikan diri dari masalah dunia dan tidak pula menyuruh menghilangkan hawa 

nafsu.Tetapi,tetap memanfaatkan duniawi sekedar sebagai kebutuhannya dengan 

menekan dorongan nafsu yangdapat mengganggu stabilitas akal dan perasaan. Ia 

tidak menyerah kepada setiap keinginan, tidak mengumbar nafsu, tetapi juga tidak 

 
144Abu Al-Wafa’ Al-Ghamini al-Taftazani,. 187  
145Usman Said, dkk, Pengantar Ilmu Tasawuf ( Medan : Naspar Djaja, 1981 ), h. 99  



93 
 

 

mematikannya. Ia menempatkan segala sesuatu sesuai dengan proporsinya, 

sehingga tidak memburu dunia dan tidak terlalu benci kepada dunia.  

Jika hati telah dihinggapi penyakit atau sifat-sifat tercela, maka ia harus 

diobati. Obatnya adalah dengan melatihmembersihkannya terlebih dahulu, yaitu 

melepaskan diri dari sifat-sifat tercela agar dapat mengisinya dengan sifat sifat yang 

terpuji  untuk memperoleh kebahagiaan yang hakiki.  

Tahalli 

Setelah melalui tahap pembersihan diri dari segala sifat dan sikap mental yang tidak 

baik dapat dilalui, usaha itu harus berlanjut terus ke tahap kedua yang disebut 

tahalli. Yakni, mengisi diri dengan sifatsifat terpuji, dengan taat lahir dan bathin146. 

Dengan demikian, tahap tahalli ini merupakan tahap pengisian jiwa yang 

telah dikosongkan tadi.Sebab,apabila satu kebiasaan telah dilepaskan tetapi tidak 

segera ada penggantinya maka kekosongan itu bisa menimbulkan prustasi. Oleh 

karena itu, setiap satu kebiasaan lama ditinggalkan, harus segera diisi dengan satu 

kebiasaan baru yang baik. Dari satu latihan akan menjadi kebiasaan dan dari 

kebiasaan akan menghasilkan kepribadian. Jiwa manusia, kata Al-Gazali, dapat 

dilatih, dapat dikuasai, bisa diubah dan dapat di bentuk sesuai dengan kehendak 

manusia itu sendiri.147 

Sikap mental dan perbuatan luhur yang sangat penting diisikan ke dalam 

jiwa seseorang dan dibiasakan dalam kehidupannya adalah taubah, sabar, kefakiran, 

 
146Asmaran As, MA, Pengantar Studi Tasawuf ,. 69  
147Usman Said, dkk, Pengantar Ilmu Tasawuf,.102  



94 
 

 

zuhud, tawakkal, cinta, ma’rifah, dan kerelaan.148 Apabila manusia mampu mengisi 

hatinya dengan sifat-sifat terpuji, maka ia akan menjadi cerah dan terang. 

Manusia yang mampu mengosongkan hatinya dari sifat-sifat yang tercela 

(takhalli) dan mengisinya dengan sifat-sifat yang terpuji (tahalli), segala perbuatan 

dan tindakannya sehari-sehari selalu berdasarkan niat yang ikhlas. Seluruh hidup 

dan gerak kehidupannya diikhlaskan untuk mencari keridhoan Allah semata. 

Karena itulah manusia yang seperti ini dapat mendekatkan diri kepada-Nya.  

Tahalli adalah upaya mengisi dan menghiasi diri dengan jalan membiasakan 

diri dengan sikap, perilaku, dan akhlak terpuji. Tahapan tahalli dilakukan kaum sufi 

setelah mengosongkan jiwa dari akhlak-akhlak tercela. Dengan menjalankan 

ketentuan agama baik yang bersifat eksternal (luar) maupun internal (dalam). Yang 

disebut aspek luar adalah kewajiban-kewajiban yang bersifat formal seperti sholat, 

puasa, haji dan lain-lain. Dan adapun yang bersifat  dalam adalah seperti 

keimanan,ketaatan dan kecintaan kepada Tuhan. artinya membersihkan diri dari 

sifat-sifat tercela, dari maksiat lahir dan batin. Di antara sifat-sifat tercela itu 

menurut Imam al-Ghazali adalah pemarah, dendam, hasad, kikir, ria, takabbur, dan 

lain-lain. 

Sifat-sifat yang menyinari hati atau jiwa,setelah manusia itu melakukan 

pembersihan hati, harus dibarengi pula penyinaran hati agar hati yang kotor 

dan gelap menjadi bersih dan terang. Karena hati yang demikian itulah yang dapat 

menerima pancaran nur cahaya Tuhan.149 

 
148Asmaran As, MA, Pengantar Studi Tasawuf ,.71  
149ftalhah, Hasan, Mukhtashar Ilmu Tasawuf,.23  



95 
 

 

Apabila manusia telah membersihkan hatinya dari sifat-sifat tercela dan 

mengisi dengan sifat-sifat terpuji itu, maka hatinya menjadi cerah dan terang dan 

hati itu dapat menerima cahaya dari sifat-sifat terpuji tadi. Hati yang belum 

dibersihkan tak akan dapat menerima cahaya dari sifat-sifat terpuji itu.150 

Tajalli 

Untuk pemantapan dan pendalaman materi yang telah dilalui pada fase tahalli, 

maka rangkaian pendidikan akhlak selanjutnya adalah fase tajalli. Kata tajalli 

bermakna terungkapnya nur ghaib. Agar hasil yang telah diperoleh jiwa dan organ-

organ tubuh yang telah terisi denganbutir-butir mutiara akhlak dan sudah terbiasa 

melakukan perbuatan-perbuatan yang luhur- tidak berkurang, maka, maka rasa 

ketuhanan perlu dihayati lebih lanjut. Kebiasaan yang dilakukan dengan kesadaran 

optimum dan rasa kecintaan yang mendalam dengan sendirinya akan 

menumbuhkan rasarindu kepada-Nya. sebagai tahap kedua berikutnya, adalah 

upaya pengisian hati yang telah dikosongkan dengan isi yang lain, yaitu Allah. 

Pada tahap ini, hati harus selalu disibukkan dengan dzikir dan mengingat 

Allah. Dengan mengingat Allah, melepas selain-Nya, akan mendatangkan 

kedamaian.Tidak ada yang ditakutkan selain lepasnya Allah dari dalam hatinya. 

Hilangnya dunia, bagi hati yang telah tahalli, tidak akan mengecewakan. Waktunya 

sibuk hanya untuk Allah, bersenandung dalam dzikir. Pada saat tahalli, lantaran 

kesibukan dengan mengingat dan berdzikir kepada Allah dalam hatinya, anggota 

tubuh lainnya tergerak dengan sendirinya ikut bersenandung dzikir. Lidahnya basah 

dengan lafadz kebesaran Allah yang tidak henti-hentinya didengungkan setiap saat. 

 
150 Ibid,. 



96 
 

 

Tangannya berdzikir untuk kebesaran Tuhannya dalam berbuat. Begitu pula, mata, 

kaki, dan anggota tubuh yang lain.151 

Pada tahap ini, hati akan merasai ketenangan. Kegelisahannya bukan lagi 

pada dunia yang menipu. Kesedihannya bukan pada anak dan istri yang tidak akan 

menyertai kita saat maut menjemput. Kepedihannya bukan pada syahwat badani 

yang seringkali memperosokkan pada kebinatangan. Tapi hanya kepada Allah. 

Hatinya sedih jika tidak mengingat Allah dalam setiap detik. 

Tajalli juga merupakan istilah tasawuf yang berarti ”penampakan diri 

Tuhan” yang bersifat absolut dalam bentuk alam yang bersifat terbatas. Istilah ini 

berasal dari kata tajalla atau yatajalla, yang artinya “menyatakan diri”.Tajali 

merupakan poin poros dalam pemikiran Ibn’Arabi.Sebenarnya, konsep tajali adalah 

pijakan dasar pandangan Ibnu Arobi mengenai realitas. Semua pemikiran Ibn’Arabi 

mengenai struktur ontology salam berkisar pada poros ini, dan dari situ berkembang 

menjadi sistem kosmik berjangkauan luas. Tidak ada bagian dalam pandangan Ibnu 

Arabi tentang realitas yang bisa dipahami tanpa merujuk pada konsep utama ini. 

Keseluruhan filsafatnya, secara ringkas, adalah teori tajali.152 

Penulis akan memperjelas pendidikan spiritual dalam yang terdapat dalam 

surah Ibrahim ayat 35-41. 

◆  ⧫⬧  ⧫  ◆  

➔    ⧫⬧⧫  

◆  ◆  

 
151Rosihon Anwar, amukhtar Solihin, ilmu Tasawuf.,56  
152Ibid,.57  



97 
 

 

⧫◆    ➔  

⧫       

Ayat 35 yaitu: Dan ketika Ibrahim berkata: Tuhanku jadikanlah negeri ini (negeri) 

yang aman. Termasuk Tajalli karena merupakan implementasi dari permintaan doa 

Nabi Ibrahim untuk menjadikan negeri yang aman. Sambungan kalimat berikutnya 

menunjukan Takhalli yaitu menjauhkan dirinya beserta anak cucunya dari 

penyembahan berhala-berhala artinya menjauhi yang mungkar. 

 

◆    ◼  

        ☺⬧  

➔⬧  ⬧      

⧫◆  ⧫  ⬧  ❑→  

▪      

 

Ayat 36 yaitu: Tuhanku, sesungguhnya berhala-berhala itu telah menyesatkan 

banyak manusia, maka barang siapa yang mengikutiku, dalam kata “maka 

sesungguhnya dia termasuk golonganku, dan barang siapa yang mendurhakai aku, 

maka sesungguhnya engkau maha pengampun lagi maha penyayang” termasuk 

Tajalli dan ada unsure kesabaraan sebab telah mengikuti perintah menjauhi yang 

mungkar dan mentaati yang makruf. 

◆▪    →⬧    
➔  ◆❑      

    ⧫  
▪⬧☺  ◆◆  
❑☺  ◼❑◼  

➔⬧      
  ✓❑⬧  ⬧  

◆    
⧫☺  ➔⬧  

⧫      



98 
 

 

 

Ayat 37 yaitu: Tuhan kami, sesungguhnya aku telah menempatkan sebagian 

keturunanku di satu lembah yang tidak dapat mempunyai tanaman di dekat rumah-

Mu yang dihormati, Tuhan kami! Itu agar mereka melaksanakan sholat, dari kata 

“maka jadikanlah hati cenderung kepada mereka dan anugrahilah mereka rezeki 

dari buah-buahan, mudah-mudahan mereka bersyukur” termasuk Tahalli dan 

Tajalli yang menunjukan bahwa ada unsur permintaan dan pelaksananan pada rasa 

syukur . 

◆    ◼➔⬧  ⧫  

  ⧫◆  ➔    ⧫◆  

⬧  ◼⧫          

  ◆    ☺  

     

 

Ayat 38 yaitu: dalam kata “Tuhan kami! Sesungguhnya engkau mengetahui apa 

yang kami sembunyikan dan apa yang kami lahirkan; dan tidak ada sesuatu pun 

yang tersembunyi bagi Allah, baik yang ada di bumi maupun yang ada di langit” 

termasuk Tajalli karena tidak ada sesuatu yang di laksanakan tanpa perintah dari 

Allah, maksudnya lebih mempercayai Tuhan Allah dari pada yang lain (berhala). 

☺⬧      ◆    

◼⧫    ➔☺  

⧫⬧◆      ◼◆  

☺⬧  ⧫      

Ayat 39 yaitu: dari kalimat “Segala puji bagi Allah yang telah menganugrahkan 

kepadaku di hari tua (ku) Ismail dan Ishaq termasuk Tahalli sebab menunjukan 



99 
 

 

bahwa doa beliau terkabulkan untuk memiliki seorang anak yang diinginkannya, 

sesungguhnya Tuhanku benar-benar maha mendengar doa. 

◆  ➔    

❑◼  ◆  ➔    

◆ ⬧⬧◆  ⧫       

Ayat 40 yaitu: kalimat “Tuhanku, jadikanlah aku dan anak cucuku orang-orang 

yang tetap melaksanakan shalat; Tuhan kami, perkenankanlah doaku termasuk 

Tajalli karena selalu mempertahankan ibadah dan tidak luput dari penyembahan 

doa”. 

◆      

⧫◆❑◆  ⧫✓⬧☺◆  

⧫❑⧫  ❑→⧫ ⬧      

Ayat 41 yaitu: Tuhan kami, kalimat “ampunilah aku dan kedua ibu bapakku dan 

sekalian orang-orang mukmin pada hari perhitungan” termasuk tahalli karena ada 

unsur permintaan dan pengampunan untuk orang-orang mukmin yang bertobat.  

d. Kandungan surah Ibrahim ayat 35-41 

Terdapat banyak materi yang dapat dijadikan teladan dalam pendidikan 

spiritual yang dapat dijadikan landasan diambil dari cara nabi Ibrahim yang terdapat 

dalam QS Ibrahim 35-41. Hal pertama yang perlu ditanamkan sikap spiritual dalam 

kehidupan yaitu tauhid. Tauhid merupakan landasan dari kewajiban yang ada dalam 

Al-Quran. Penjelasan lebih jauh mengenai materi yang terdapat dalam QS.Ibrahim 

ini akan dipaparkan sebagai berikut: 

1. Tauhid 



100 
 

 

“Dan (ingatlah), ketika Ibrahim berkata: Ya Tuhanku, Jadikanlah negeri ini 

(Mekah), negeri yang aman, dan jauhkanlah aku beserta anak cucuku dari 

pada menyembah berhala-berhala;153 (QS Ibrahim;14:35) 

Materi pertama yang terdapat dalam QS.Ibrahim adalah tauhid. Tauhid 

adalah mempercayai bahwasanya hanya Allah lah Tuhan yang wajib disembah. 

Pendidikan tauhid ini harus menjadi materi utama yang diajarkan kepada umat 

manusia, karena ini merupakan hal yang terpenting. Tauhid atau mengesakan Allah 

meliputi tiga segi, yaitu mengesakan Allah dalam zat, sifat, dan perbuatannya. 

Mengesakan Allah dalam zat-Nya berarti meyakini bahwa Allah itu tidaklah terdiri 

dari beberapa unsure dan tersusun jadi satu. Allah maha esa, Tunggal, Maha suci 

Dia dari bilangan dan susunan. Jika Allah terdiri dari unsure-unsur berarti dia 

berbilang, padahal Allah sekali-kali tidaklah berbilang. 154 mengerjakan tauhid 

berarti mengesahkan Allah dalam hal ibadah kepada-Nya, menjadikannya lebih 

mencintai Allah dari pada selain-Nya, tidak ada yang ditakutinya kecuali Allah. 

Menyembah Allah adalah kebutuhan fitrah manusia.155 Hamka menafsirkan bahwa 

maksud Ibrahim hendak mendirikan negeri Mekkah itu ialah karena hendak 

mendirikan sebuah rumah persembahan kepada Allah yang maha Esa, dan sunyi 

dari berhala. Sebab itulah beliau memohon kepada Allah agar anak cucunya jangan 

sampai menyembah berhala-berhala itu.156 

 
153Hamka Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 111 
154Su’aib H Muhammad, Pesan Al-Quran,.14 
155Imas Kurniasih, Mendidik Anak Menurut Nabi Muhammad, (Cet I Yogyakarta: 

Galangpress, 2010),.122 
156Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, 111 



101 
 

 

Mengesakan Allah dalam sifat-Nya berarti meyakini bahwa hanya Allah lah 

yang memiliki sifat-sifat keutamaan dan kesempurnaan; tidak ada sesuatu yang 

setara atau dapat disetarakan dengan-Nya. Sedangkan mengesakan Allah dalam 

perbuatan af’al-Nya berarti meyakini bahwa dalam berbuat atau bertindak, Allah 

tidak dipaksa atau dibantu oleh kekuatan manapun selain-Nya. Hanya dialah yang 

menciptakan, mendidik, dan mengatur alam semesta ini; hanya Dia-lah yang 

menghidupkan dan mematikan yang menyenangkan dan menyukarkan, yang 

menyempitkan dan melapangkan, dan hanya Dia pula yang menggantikan alam 

dunia ini dengan alam akhirat, kemudian dia menyiksa siapa saja yang 

dikehendakinya dengan neraka atau membahagiakan dengan surga.157  

Seperti yang dikatakan diatas, membangun keyakinan tentang pengesaan 

Allah (Tauhid) meruapakan tema sentral dari keseluruhan yang termuat dalam Al-

Quran tentang keyakinan. Al-Quran tidak sedikit pun mentolerir setiap bentuk 

kemusyrikan, yaitu dalam Al-Quran secara tegas menolak akidah-akidah yang salah 

baik dikalangan orang-orang Qurays maupun ahli kitab.  

Kata “jauhkanlah diriku dan keturunanku dari penyembah berhala” menurut 

Ahmad Mustafa al-Maragi yaitu tetapkalnlah kami pada tauhid dan Islam yang telah 

kami pegang ini, serta jauhkanlah dari penyembahan berhala. Menurut Al-

Qurthubi, kata bany  adalah anak cucunya dari tulang rusuknya sendiri yang mana 

jumlah mereka ada delapan, dan tidak seorang pun dari mereka yang menyembah 

berhala.158 Kata shaman menurut pendapat Ath-Thabari, Al-Biqa’i, dan Asy-

 
157Su’aib H. Muhammad, Pesan Al-Quran, 14 
158Abdullah Muhammad Ibn Ahmad Anshari Al-Qurthubi (Syaikh Imam Al-Qurthubi), 

Tafsir Al-Qutrhubi, Jilid 9, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),.871 



102 
 

 

Sya’rawi sebagaimana yang dikutip dalam tafsir al-Misbah oleh Quraish shihab 

adalah berhala yang berbentuk manusia, sedang kata watsan adalah batu atau apa 

saja yang dikultuskan. Sedangkan ibn Asyur memahami kata shaman dalam arti 

patung, batu, atau bangunan yang dijadikan sesembahan dan diakui sebagai Tuhan. 

Adapun mengajarkan tentang tauhid bukan sekedar bukan sekedar 

mengenal dan mengerti bahwa pencipta alam semesta ini adalah Allah, bukan 

sekedar mengetahui bukti-bukti rasional tentang kebenaran wujud (keberadaan) 

Allah dan keesaan Allah dan bukan pula sekedar mengenal asma dan sifat Allah. 

Iblis mempercayai bahwa Tuhannya adalah Allah, bahkan mengakui keesaan dan 

kemahaesaan Allah dengan permintaannya kepada Allah melalui Asma dan sifat-

Nya.  

Hakikat tauhid, ialah pemurnian ibadah kepada Allah yaitu: menghambakan 

diri kepada Allah secara murni dan konsekuen dengan mentaati segala perintah-

Nya dan menjauhi segala larangan-Nya dengan penuh rasa rendah diri, cinta, harap 

dan takut kepada-Nya. Inilah sebenarnya manusia diciptakan Allah. Materi tauhid 

merupakan landasan utama seorang muslim, identitasnya ditentukan oleh 

ketauhidannya yang benar, dia adalah sebuah pondasi bangunan, kuat tidaknya 

bangunan ditentukan oleh “pondasinya”, ia adalah akar sebuah pohon, hidup 

matinya pohon tergantug sehat tidaknya atau kuat rapuhnya akar sang pohon. 

Sehingga “Tauhid” menjadikan setiap orang tunduk, patuh pasrah kepada Allah. 

Pengakuan tersebut harus harus dicermunkan dengan keyakinan teguh dalam hati 

sampai akhir hayat, juga diucapkan secara linasinyha serta teraplikasi dalam setiap 

aktifitas geral fisik.  



103 
 

 

2. Doa 

Materi kedua dalam QS Ibrahim adalah doa. Yang terdapat hampir disetiap 

ayat, ketika nabi brahim memanjatkan doa       ر ب     Ya “Tuhanku”. 

Ayat diatas memiliki kandungan materi doa yang mana doa merupakan hal yang 

selalu dilakukan nabi Ibrahim ialah memanjatkan doa kepada Allah. Menurut 

penafsiran Hamka nabi Ibrahim memunajatkan kepada menerangkan 

pengalamannya bahwasanya berhala itu telah banyak menyesatkan manusia. Paahal 

yang patut disembah adalah Allah; sedang berhala itu adalah alam ciptaan juga. 

Manusia tersesat membesar besarkan dan memuja barang yang dibuatnya dengan 

tangannya sendiri sehingga dia tersesat dan terperosok dari jalan yang lurus. “Ash 

shiratal Mustaqim”. Kepada jalannya lain yang membawanya hanyut kedalam 

kesengsaraan.159  

Mengajarkan pentingnya berdoa bagi setiap manusia merupakan perkara 

yang penting. Karena memanjatkan doa pertanda beriman kepada Allah. Doa 

dikatakan sebagai tiang agama, dan berdoa merupakan bentuk pendekatan diri 

kepada Allah, selain mengajarkan pentingnya berdoa perlu juga disampaikan 

kepada setiap muslim tentang keutamaan berdoa yaitu: 1). Allah menyertai hamba-

hambanya yang berdoa, 2) Doa merupakan senjatanya orang beriman, 3) Dengan 

berdoa mendatangkan keselamatan, 4) doa menolak bencana dan menolak tipu daya 

musuh. 

Pentingnya berdoa yang diajarkan kepada manusia menjadikan manusia 

selalu merasa dekat dan merasa pengharapannya hanya hanya digantungkan kepada 

 
159Hamka, Al-Azhar, 111 



104 
 

 

Allah. Dengan doa diharapkan manusia akan selalu menggantungkan setiap 

harapan dan keinginannya kepada Allah, tidak kepada makhluk. Selain keutamaan 

perlu juga disampaikan kepada manusia tentang fungsi doa yaitu:160 1). Doa 

berfungsi menunjukan keagungan Allah swt. Kepada hamba-hambanya yang 

lemah. Dengan doa seorang hamba menyadari bahwa hanya Allah yang 

memberinya nikmat, menerima taubat, dan memeprkenan doa-doanya, 2). 

Mengajari kita agar merasa malu kepada Allah sebab, manakala ia tahu bahwa 

Allah akan mengabulkan doa-doanya, maka tentu saja ia malu untuk mengingkari 

nikmat-nikmat dari Allah, 3). Mengalihkan hiruk pikuk kehidupan dunia ke 

haribaan tafakur dan kekudusan munajat kehadirat Allah untuk menuju ketenangan 

hati dan ketentraman jiwa. 

3. Lingkungan yang baik (pendidikan sosial) 

Materi lingkungan yang baik dapat ditentukan pada ayat 37 QS Ibrahim. 

Pemilihan lingkungan tentu merupakan salah satu yang harus diperhatikan oleh 

orang tua. Dalam kaitan dengan lingkungan keluarga, orang tua harus memilih 

lingkungan yang sehat dan cocok sebagai tempat tinggal orang tua beserta anaknya. 

Begitu pula untuk memilih sekolah ataupun madrasah sebagai pendidikan formal. 

Anak-anak bergaul dalam lingkungan masyarakat, disana mereka menyaksikan 

berbagai peristiwa, disana mereka melihat orang-orang berperilaku, dan disana pula 

mereka akan selalu menemukan sejumlah aturan dan tuntutan yang seyogyanya 

dipenuhi oleh yang bersangkutan. Pengalaman-pengalaman yang didapat anak-

anak dalam masyarakat tersebut akan memberikan kontribusi tersendiri dalam 

 
160Abatasa, Pengertian Doa Dan Fungsi Doa, Diakses Tanggal 21 Juli 2018 



105 
 

 

pembentukan perilaku dan perkembangan pribadinya. Lingkungan masyarakat 

akan mendukung apa yang telah dikembangkan orang tua di rumah dan guru di 

sekolah, dan begitu sebaliknya. Jika rumah dan sekolah telah mengembangkan 

suatu budaya atau nilai yang relevan dengan apa yang dikembangkan di 

masyarakat, maka sangat mungkin akan muncul pengaruh yang saling mendukung, 

sehingga peluang pencapaian pun akan sangat besar.161  

Lingkungan yang nyaman dan mendukung terselnggaranya pendidikan anak 

sangat dibutuhkan dan turut berpengaruh terhadap pencapaian tujuan pendidikan 

spiritual yang diinginkan oleh masyarakat. Meskipun lingkungan tidak bertanggung 

jawab terhada kedewasaan manusia, namun lingkungan merupakan faktor yang 

sangat menentukan dan pengaruhnya sangat besar terhadap keimanan. Sebab, 

bagaimana pun manusia tinggal dalam suatu lingkungan, disadari atau tidak 

lingkungan tersebut akan mempengaruhi setiap individu tersebut.162 Secara umum 

tiga penfaruh lingkungan dalam pendidikan, khususnya pendidikan islam yaitu:163 

1). Pengaruh positif, yaitu lingkungan yang memberikan dorongan atau 

memberikan motivasi dan rangsangan kepada anak untuk menerima, memahami, 

meyakini, serta mengamalkan ajaran islam; 2). Pengaruh negative, yaitu lingkungan 

yang menghalangi atau kurang menunjang kepada anak untuk menerima, dan 

memahami, meyakini serta mengamalkan ajaran islam; 3). Pengaruh netral, yaitu 

lingkungan yang memberikan dorongan untuk meyakini atau mengamalkan agama 

 
161Zakiyah Drajat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: PT.Bumi Aksara 2006),.34 
162Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta, Kalam Mulia, 2002),.27 
163Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan Islam,.211 



106 
 

 

demikian pula tidak menghalangi anak-anak untuk meyakini dan mengamalkan 

ajaran islam. 

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa lingkungan pendidikan sangat 

berperan penting dalam penyelenggaraan pendidikan utamanya pada pendidikan 

spiritual. Sebab, yang juga dikenal dengan institusi itu merupakan tempat terjadinya 

proses pendidikan, yang secara umum lingkungan tersebut dapat dilihat dari tiga 

hal yaitu keluarga, sekolah, dan masyarakat. 

4. Syukur (keimanan) 

Materi syukur terdapat pada ayat ke 37. Materi syukur ini terkait dengan 

permintaan nabi Ibrahim agar anak turunan beliau tidak pernah kekurangan 

terhadap makanan, buah-buahan baik yang ditumbuhkan disana ataupun yang 

dibawa ke sana. Dengan nikmat dan karunia tersebut nabi Ibrahim mengajarkan 

untuk bersyukur terus menerus kepada Allah.164 Rasa syukur hakikatnya mencakup 

tiga sisi yaitu:165 a) syukur dengan hati yakni menyadari sepenuhnya bahwa nikmat 

yang diperoleh semata-mata karena anugrah dan kemurnian dari ilahi, yang akan 

mengantarkan diri untuk menerima dengan penuh kerelaan tanpa menggerutu dan 

keberatan betapa pun kecilnya nikmat tersebut; b) syukur dengan lidah yakni 

mengakui anugrah dengan mengucapkan Alhamdulillah serta memuji-Nya; c) 

syukur dengan perbuatan yakni memanfaatkan anugrah yang diperoleh sesuai 

tujuan penganugrahannya serta menuntut penerima nikmat untuk merenungkan 

tujuan dianugrahkannya nikmat tersebut oleh Allah swt. Salah satu cara sederhana 

 
164Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah,.70 
165M.Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran: Tafsir Maudhu’i Atas Pelbagai Persoalan 

Umat, (Bandung: Mizan, 1996),.217 



107 
 

 

agar orang tua sebagai pendidik dapat mengajarkan materi syukur kepada anak 

dengan cara mengajar anak untuk memperhatikan setiap ciptaan yang telah 

diciptakan oleh Allah baik terhadap dirinya sendiri, ataupun terhadap hal yang 

dilihat olehnya. Dengan ini anak akan melihat dengan langsung dan menyadari hal-

hal yang harus selalu disyukurinya dan membuatnya untuk selalu bersyukur kepada 

Allah dan tidak melupakan semua yang telah Allah karuniakan kepadanya.  

Adapun manfaat bersyukur menurut sayyid quthb yang dikutip oleh Ahmad 

Yani terdapat empat manfaat yang dapat disampaikan kepada anak yakni:166  

a. Menyucikan jiwa. Bersyukur dapat menjaga kesucian jiwa sebab 

menjadikan orang dekat dan terhindar dari sifat buruk seperti sombong atas 

apa yang diperolehnya. 

b. Mendorong jiwa untuk beramal saleh. Bersyukur yang harus ditunjukan 

dengan amal saleh membuat seseorang selalu terdorong untuk 

memanfaatkan apa yang diperolehnya untuk berbagi kebaikan. Semakin 

banyak kebaikan yang diperoleh semakin banyak pula amal saleh yang 

dilakukan. 

c. Menjadikan orang lain ridha. Dengan bersyukur, apa yang diperolehnya 

akan berguna bagi orang lain dan membuat orang lain ridha kepadanya. 

Karena menyadari bahwa nikmat yang diperoleh tidak harus dinikmati 

sendiri tapi juga harus dinikmati oleh orang lain sehingga sehubungan 

dengan orang lain pun menjadi baik.  

 
166Ahmad Yani, Be Excellent : Menjadi Pribadi Terpuji, (Jakarta : Al-Qalam, 2007),.251-

252 



108 
 

 

d. Memperbaiki dan memperlancar interaksi social. Dalam kehidupan 

bermasyarakat hubungan yang baik dan lancar merupakan hal yang amat 

penting. Hanya orang yang bersyukur yang bisa melakukan upaya 

memperbaiki dan memperlancar hubugan social karena tidak ingin 

menikmati sendiri apa yang telah diperolehnya. 

5. Ikhlas (keimanan) 

Materi ke empat yakini perkara tentang ikhlas. Menurut Hamka ayat ini 

melukiskan keikhlasan Ibrahim dan anak-anaknya dalam berkhidmat kepada Allah. 

Sebab tauhid itupun adalah ikhlas. Apa isi hati, itulah yang tampak diluar. Tetapi 

dengan Allah kita tidak dapat menyimpan rahasia. Sedangkan isi langit diketahui 

Allah, apalagi hanya isi hati kita. Tauhid dan ikhlas itulah yang menyebakan tidak 

mungkin mempersekutukan Allah dengan yang lain. Dan apabila manusia beroleh 

pendirian hidup (akidah) tauhid dan ikhlas itu. Kekayaan besarlah yang diberikan 

Allah kepadanya. Itulah jiwa yang telah keluar dari gelap dan menempuh terang, 

dan itulah hidup yang sejati.167  

Ibnu katsir menafsirkan maksudnya adalah engkau mengetahui maksud dan 

tujuanku dalam doaku, dan apa yang kuinginkan dengan doaku untuk penduduk 

negeri ini yaitu hanya semata-mata hanya mengharapkan keridhaan-Mu dan 

keikhlasan untuk-Mu, karena engkau menegetahui segala sesuatu baik lahir 

maupun batinnya, yang terang maupun yang tersembunyi bagi-Mu, baik yang ada 

di bumi maupun yang ada dilangit.168 Dilanjutkan oleh Quraish shihab yang 

 
167 Hamka, Al-Azhar,.113 
168 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 4, (Kuala Lumpur: Victory Agencie, 1988),.499 



109 
 

 

menjelskan bahwa engkau mengetahui bukan saja ketulusan kami bermohon dan 

beribadah juga mengetahui kebutuhan dan keinginan walau tanpa kami 

memohonkan dan mengetahui pula apa yang terbaik bagi kami.169  

Menurut penafsiran hamka hendaklah sepatutnya orang yag merasakan 

nikmat itu memuji Allah. Dan kepayahan Ibrahim, yang sejak muda remajanya 

sampai tua tidak berhenti-henti menegakan kepercayaan tauhid, itu beberapa negeri, 

di Babil, palestina, mesir, dan tanah arab, dengan berbagai ujian dan cobaan, maka 

dihari beliau mulai tua Allah memberi nikmat sebagai penghargaan atas jasanya 

yaitu diberi doa orang putra maka dengan sangat terharu dilanjutkannya doa dengan 

memuji Allah.170 

Segala puji bagi Allah yang telah menganugrahkan kepadaku di hari tua (ku) 

ismai’l dan ishaq. Hamka menjelaskan bahwa dipujinya Allah dengan segala puji, 

karena selalu dia mengaharapkan keturunan yang akan menyambung cita-citanya, 

jangan sampai ajaran yang diberikan Allah itu putus, hendaknya anak dan 

keturunan yang akan menyambung. Permohonan itu didengar dan dikabulkan 

Allah. Sebab itu disebutnya di lanjutan pujian, sesungguhnya Tuhanku benar-benar 

maha mendengar (memperkenankan) doa;171 

Redaksi di atas menjelaskan tentang nabi Ibrahim yang berserah diri ikhlas 

dengan perintah Allah. Terlihat sangat jelas kepasrahan diri nabi Ibrahim 

melaksanakan perintah Allah dan sangat mematuhi terhadap perintah Allah. 

Kemudian hal inilah yang menjadi salah satu materi yang perlu diajarkan kepada 

 
169 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah,.70 
170 Hamka, tafsir Al-Azhar,.113 
171 Hamka,al-Azhar,.113 



110 
 

 

setiap manusia.penting untuk mengajarkan tentang keikhlasan kepada setiap 

manusia. Ikhlas sendiri membawa makna yang sangat murni terhadap kehambaan 

insan dan hakikat tauhid. Ikhlas merupakan cabang utama tauhid dan pintu masuk 

kepada hadrat ilahi. Keikhlasan akan membawa seorang hamba memurnikan 

ketaatannya kepada Allah. Karena ikhlas adalah inti ibadah bagi jiwa manusia. 

Mustahil ketaatan kepada Allah, akan diterima tanpa disertai keikhlasan. Karena 

ikhlas adalah hakikat ketaatan yang sesungguhnya. Dalam Al Ihya Imam Al-

Ghazaly berkata: “Ketahuilah bahwa segala sesuatu digambarkan mudah 

bercampur dengan sesuatu selainnya. Jika bersih dari campuranan dn bersih darinya 

maka itulah yang disebut murni. Perbuatan yang pernah dan murni disebut ikhlas”. 

Kemudian Abu Qasim Al-Qusyairy berkata: “Ikhlas adalah menunggalkan tujuan 

kepada yang maha benar (Allah swt) dalam ketaatan.172  

Tindakan yang kemudian disertai keikhlasan ini berbentuk pengorbanan 

diri, penyerahan diri terhadap keputusan Allah. Ataupun pengorbanan diri 

seseorang kepada orang lain tanpa pamrih. Manusia-manusia yang ikhlas memiliki 

keistimewaan tersendiri dalam hidupnya. Orang ikhlas hatinya akan selalu 

dilapangkan oleh Allah, jiwanya selalu berserah diri pada pencipta-nya. Sehingga 

beban-beban dalam kehidupannya akan diringankan oleh Allah serta kesulitan akan 

dimudahkan oleh Allah. Keikhlasan seorang hamba akan memancarkan sinar 

kedamaian di dalam dirinya. Seluruh waktu dalam hidupnya akan ia gunakan untuk 

banyak-banyak mengingat Allah. Mencari keridhaannya dan cinta-Nya. Karena 

 
172Muhammad Gatot Aryo Al-Husaeni, Keajaiban Ikhlas Pdf (Resesni Buku Keajaiban 

Ikhlas),.13 



111 
 

 

hamba yang ikhlas itu, bagaikan pohon yang rindang ditengah-tengah pohon yang 

kering.173 Dengan kemurnian ikhlas, seorang manusia dapat membebaskan dirinya 

dari segala bentuk perbudakan duniawi. Ia akan mampu melepaskan dirinya dari 

segala penyembahan kepada selain Allah, seperti penyembahan terhadap materi, 

Uang, harta benda, wanita, perhiasan, alcohol, narkoba, birahi, jabatan, tahta, 

kekuasaan, tradisi, yang selama ini banyak manusia terbukti terbudak olehnya.174  

Dengan demikian ikhlas berarti tunduk, patuh, rela berkorban terhadap 

perintah ataupun keputusan yang telah Allah putuskan dan menyadari penuh bahwa 

hal itu terjadi atas kehendak Allah. Karena sesungguhnya manusia adalah makhluk 

yang lemah yang tidak berdaya dan upaya kecuali hanya berserah diri kepada Allah. 

Semua hal yang diperintahkan Allah kemudian semuanya itu disyukuri oleh 

Ibrahim dengan hati yang sepenuh tulus dan ikhlas. Kemudian dilajutkan doanya. 

 

6. Ibadah 

Ya tuhanku, jadikanlah aku pendiri shalat, dan (demikian juga) dari cucu-cucuku. 

Ya Tuhan kami! Perkenankanlah kiranya doaku.175 (QS.Ibrahim 41). 

Hamka menafsirkan bahwa doa beliau agar beliau mejadi pendiri shalat, 

telah makbul, dan doanya untuk anak cucu dan turunanya pun terkabul. Dari 

kerunan ishaq munculah berpuluh nabi-nabi dan rasul-rasul; termasuk Ya’qub, 

yusuf, musa, harun, isya’, ilyasa, ilyas, zulkifli, ayub, dawud, sulaiman, zakariya, 

yahya, dan isa Al-Masih dan lain-lain dari anbiya bani israil. Dan dari keturunan 

 
173Muhammad Gatot Aryo Al-Huseini, Keajaiban Ikhlas Pdf (Resensi Buku Keajaiban 

Ikhlas),.13  
174Ibid,.7-14 
175Hamka, Tafsir Al-Azhar,.114 



112 
 

 

isma’il datanglah penutup segala nabi, (khatimul anbiya’) dan yang paling istimewa 

dari segala radul (sayyidil mursalin), Muhammad saw. 

Redaksi ini mejelaskan bahwa nabi Ibrahim mendoakan agar anak turunan 

beliau dan beliau menjadi orang yang beribadah kepada Allah. Orang yang 

menyembah kepada Allah. Kemudia materi inilah yang perlu diajarkan kepada 

setiap muslim, tentang beribadah kepada Allah, agar setiap manusia menjadi orang 

yang selalu merasa dekat kepada Allah. Ibadah merendahkan diri kepada Allah, 

yaitu tindakan ketundukan yang paing tinggi disertai dengan rasa mahabbah 

(kecintaan yang paing tinggi. Ibadah ialah sebutan yang mencangkup seluruh apa 

yang dicintai dan apa yang diridhai Allah, baik berupa ucapan atau perbuatan, yang 

dzahir maupun bathin. Ini adalah defenisi ibadah yang paling lengkap. Ibadah itu 

terbagi menjadi ibadah hati, lisan dan anggota badan. Rasa khauf (takut), 

raja’(mengharap), mahabbah (cinta), tawakkal (ketergantungan), raghbah (senang), 

dan rahbah (takut), adalah ibadah qalbiyah (yang berkaitan dengan hati). Sedangkan 

shalat, zakat, haji, dan jihad adalah ibadah badaniyah qalbiyah (fisik dan hati). 

Ibadah merupakan tujuan hidup ketika seorang manusia dilahirkan kedunia. 

Sebagaimana firman Allah:176   

“Dan aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka 

menyembah-Ku. Aku tidak menghendaki rezeki sedikit pun dari mereka dan aku 

tidak menghendaki supaya mereka memberi aku makan. Sesungguhnya Allah, Dia-

lah maha pemberi rezeki yang mempunyai kekuatan lagi sangat kokoh”.(QS.Az-

Dzariyat: 56-58).   

 
176Al-Quranul Karim, QS Az-Dzariyat, 56-58 



113 
 

 

Dengan beribadah tidak hanya bertujuan untuk mewujudkan hubungan 

antara manusia dengan Tuhannya, tetapi juga untuk mewujudkan hubungan antar 

sesame manusia. Islam mendorong manusia untuk beribadah kepada Allah swt 

dalam semua aspek kehidupan dan aktifitas. Baik sebagai pribadi maupun sebagai 

bagian dari masyarakat. Ada tiga aspek fungsi ibadah dalam islam yaitu:177 

a. Mewujudkan hubungan antara hamba dan Tuhannya. Orang yang beriman 

dirinya akan selalu merasa diawasi oleh Allah. Ia akan selalu berupaya 

menyesuaikan segala perilakunya dengan ketentuan Allah swt. Dengan 

sikap itu seorang muslim tidak akan melupakan kewajibannya untuk 

beribadah, bertaubat, serta menyandarkan segala kebutuhannya pada 

pertolongan Allah swt. Demikianlah ikrar seorang muslim seperti tertera 

dalam Al-Quran surah Al-Fatihah ayat 5 “hanya engkaulah yang kami 

sembah, dan hanya kepada engkaulah kami meminta pertolongan”. Atas 

landasan itulah manusia akan terbebas dari penghambaan terhadap manusia, 

harta benda dan hawa nafsu.  

b. Mendidik mental dan menjadikan manusia ingat akan kewajibannya. 

Dengan sikap ini, setiap manusia tidak akan lupa bahwa dia adalah anggota 

masyarakat yang mempunyai hak dan kewajiban untuk menerima dan 

memberi nasihat. Oleh karena itu banyak ayat Al-Quran ketika berbicara 

tentang fungsi ibadah menyebutkan juga dampaknya terhadap kehidupan 

pribadi dan masyarakat. Contohnya: ketika Al-Quran berbicara tentang 

 
177Ash-Shiddieqy, TM, Hasbi. Kuliah Ibadah; Ibadah Ditinjau Dari Segi Hukum Dan 

Hikmah (Cet VII; Jakarta Bulan Bintang 1991) 



114 
 

 

shalat, ia menjelaskan fungsinya: “Bacalah apa yang telah diwahyukan 

kepadamu yaitu Al-kitab (Al-Quran) dan dirikanlah shalat. Sesungguhnya 

shalat itu mencegah dari (perbuatan-perbuatan) keji dan mungkar. Dan 

sesungguhnya mengingat Allah (shalat) adalah lebih besar (keutamaannya 

dari ibadah-ibadah yang lain). Dan Allah mengetahui apa yang kamu 

kerjakan”.(QS.Al-ankabut 45). Dalam ayat ini Al-Quran menjelaskan 

bahwa fungsi shalat adalah mencegah dari perbuatan keji dan mungkar. 

Perbuatan keji dan mungkar adalah suatu perbuatan merugikan diri sendiri 

dan orang lain. Maka dengan shalat diharapkan manusia dapat mencegah 

dirinya dari perbuatan yang merugikan tersebut.  

Adapun kemudian hikmah ibadah yang perlu diberitahukan kepada setiap 

manusia adalah:178  

a. Tidak syirik. Seorang hamba yang sudah berketetapan hati untuk senantiasa 

beribadah menyembah kepada-Nya, maka ia harus meninggakan segala 

bentuk syirik. Ia telah mengetahui segala sifat-sifat yang dimiliki Nya 

adalah lebih besar dari segala yang ada, sehingga tidak ada wujud lain yang 

dapat mengungguli-Nya.  

b. Memiliki ketakwaan. Ketakwaan yang dilandasi cinta timbul karena ibadah 

yang dilakukan manusia setelah merasakan kemurahan dan keindahan Allah 

swt. Setelah manusia melihat kemurahan dan keindahan-Nya munculah 

dorongan untuk beribadah kepada-Nya. Sedangkan ketakwaan yang 

diandasi rasa takut timbul karena manusia menjalankan ibadah dianggap 

 
178Http://Www.Tipsahoi.Com/2016/12/Pengertian Hakikat-Dan-Hikmah-Ibadah-Html 

http://www.tipsahoi.com/2016/12/pengertian


115 
 

 

sebagai suatu kewajiban bukan sebagai kebutuhan. Ketika manusia 

menjalankan sebagai suatu kewajiban adakalanya muncul ketidakikhlasan, 

terpaksa dan ketakutan akan balasan dari pelanggaran karena tidak 

menjalankan kewajiban.  

c. Berjiwa social, ibadah menjadikan seorang hamba menjadi lebih peka 

dengan keadaan lingkungan disekitarnya, karena dia mendapat pengalaman 

langsung dari ibadah yang dikerjakannya. Sebagaimana ketika melakukan 

ibadah puasa, ia merasakan rasanya lapar yang biasa dirasakan orang-orang 

yang kekurangan. Sehingga mendorong hamba tersebut lebih 

memperhatikan orang lain. 

d. Tidak kikir. Harta yang dimiliki manusia pada dsarnya bukan milikinya 

tetapi milik Allah swt yang seharusnya diperuntukan untuk kemaslahatan 

umat. Tetapi karena kecintaan manusia yang begitu besar terhadap 

keduniawian menjadikan dia lupa dan kikir akan hartanya. Berbeda dengan 

hamba yang mencintai Allah swt senantiasa menafkahkan hartanya dijalan 

Allah swt, ia menyadari bahwa miliknya adalah bukan haknya tetapi ia 

hanya memanfaatkan untuk keperluannya semata-mata sebagai bekal di 

akhirat yang diwujudkan dalam bentuk pengorbanan harta untuk keperluan 

umat.  

Jadi dengan pemberian materi ibadah yang tertanam kepada manusia sejak 

dini diharapkan merasa selalu di awasi dekat dan selalu mengingat Allah 

kapan pun dan dimanapun dia berada.  

7. Kecintaan kepada orang tua 



116 
 

 

“Ya tuhan kami, beri ampunlah aku dan kedua ibu bapaku dan sekalian 

orang-orang mukmin pada hari terjadinya hisab (hari kiamat)”.(QS Ibrahim 

14:41) 

Dalam doa di atas terbaca bahwa beliau mendoakan kedua orang tuanya. 

Menurut penafsiran lembaga departemen agama menjelaskan bahwa diriwayatkan 

dari Al-Hasan bahwa ibu Ibrahim adalah seorang yang beriman kepada Allah, 

sedang bapaknya adalah orang yang kafir. Ia memohonkan ampun bagi bapaknya 

itu karena pernah berjanji akan memohon ampun bagi bapaknya. 

Akan tetapi, tatkala ternyata bapaknya tetap dalam keadaan tidak beriman 

dan menjadi musuh Allah, maka ia berlepas darinya.179 Menurut hamka di dalam 

penutup doa Ibrahim sangat mengharukan. Beliau nenek nabi-nabi dan rasul-rasul 

memohon ampun kepada Allah entah kelalaian, entah ada kekurangan dalam 

memikul kewajiban selama itu, sebab dia manusia, ampuni pula ibu bapaknya kalau 

boleh dan terutama lagi ampunilah sekalian orang yang telah menegaskan 

kepercayaan kepada engkau ya Allah. Siapa yang tidak terharu merenungkan ini 

semakin manusia merendah hati dihadapan Allah maka semakin tinggi martabat 

manusia dihadapan-Nya. Patutlah bagi kita umat islam senantiasa bershalawat 

kepada rasulullah saw. Pada waktu shalat dengan menyertai juga shalawat kepada 

nabi Ibrahim As. Dan keluarganya.180 

Redaksi di atas menjelaskan bahwa nabi Ibrahim mendoakan kedua orang 

tuanya, dan orang-orang beriman. Mencintai orang tua dengan mendoakan tentu 

 
179Depag RI Tafsir Quran Departemen Agama RI Alquran Dan Tafsirnya Jilid 8, 

Yogyakarta Universitas Islam  Indonesia 1990,.204 
180Hamka, Tafsir Al-Azhar,.110-114 



117 
 

 

sangat dianjurkan. Dapat diambil teladan dan contoh agar kemudian mengajarkan 

kepada setiap manusia untuk selalu mendoakan kedua orng tua kepada Allah setiap 

waktu. Mencintai ataupun berbakti kepada orang tua sendiri merupakan hal yang 

kedua yang harus dilakukan setelah mencintai Allah dan Rasulullah. Sebagaimana 

firman Allah swt yang artinya:181 

“Dan Rabbmu telah memerintahkan agar kamu jangan beribadah melainkan 

hanya kepada-Nya. Dan hendaklah berbuat baik kepada ibu bapak. Jika salah 

seorang diantara keduanya atau kedua-duanya sampai berusia lanjut dalam 

pemeliharaanmu, maka sekali-kali janganlah engkau mengatakan kepada keduanya 

perkataan “ah” dan janganlah membentak keduanya, dan ucapkanlah kepada 

keduanya perkataan yang baik. Dan rendahkanlah dirimu terhadap keduanya 

dengan penuh kasih saying dan ucapkanlah, “Ya Rabbku sayangilah keduanya 

sebagaimana mereka berdua telah mendidik aku pada waktu kecil”. (QS.Al-Isra’: 

23-24).   

Kecintaan kepada kedua orang tua menghantarkan kepada berbakti kepada 

keduanya, yaitu menyampaikan setiap kenaikan kepada keduanya semampu kita 

dan bila memungkinkan mencegah gangguan kepada keduanya. 

Kita juga wajib mentaati keduanya dalam hal yang diperbolehkan oleh 

syariat dan harus mengikuti apa yang telah diperintahkan keduanya dan menjauhi 

apa yang dilarang selama tidak melanggar batasan syariat. Adapun bentuk 

sederhana dari berbakti kepada orang tua yang dapat disampaikan kepada anak 

 
181Qs Al-isra’ ayat 23-24 



118 
 

 

yaitu:182 1). Bergaul kepada keduanya dengan cara yang baik 2). Berkata kepada 

keduanya dengan perkataan yang lemah lembut. Hendaknya dapat dibedakan adab 

berbicara antara kepada kedua orang tua dengan kepada anak, teman, atau dengan 

yang lain 3). Tawaddu (rendah hati), tidak boleh sombong apabila sudah meraih 

sukses atau memenuhi jabatan dunia, karena sewaktu lahir kita berada dalam 

keadaan hina da membutuhkan pertolongan, kita diberi makan, minum, dan pakaian 

oleh orang tua 4). Member infaq (shadaqah) kepada kedua orang tua karena pada 

hakikatnya semua harta kita adalah milik orang tua. Oleh karena itu berikanlah harta 

itu kepada kedua orang tua, baik ketika meminta ataupun tidak 5). Mendoakan 

kedua orang tua. 

 

e. Munasabah dengan ayat sebelumnya 

 Munasabah surah Ibrahim ayat 35-41 dengan ayat sebelumnya menurut 

lembaga penafsiran Al-Qur’an Departemen Agama, pada ayat yang lalu Allah Swt. 

telah menerangkan nikmat-nikmat yang telah dianugerahkan kepada manusia. Pada 

ayat-ayat ini, dijelaskan tentang keturunannya agar terhindar dari penyembahan 

berhala dan selalu melaksanakan salat. Juga diterangkan ungkapan syukur dengan 

anugerah berupa dua orang putra,yaitu Isma’il  dan Ishaq. 

Menurut Ahmad Mustafa Al-Maragi, dalam ayat-ayat terdahulu Allah telah 

menegakkan beberapa dalil bahwa tidak ada sembahan selain Dia, dan otomatis 

tidak boleh disembah kecuali Dia. Kemudian menyuruh Rasul-Nya untuk merasa 

 
182Al-Manhaj ,Menggapai Ridha Allah Dengan Berbakti Kepada Orang Tua Diakses 

Tanggal 3 Agustus 2018  



119 
 

 

heran terhadap kaumnya, karena mereka telah menukar nikmat Allah dengan 

kekufuran, serta menyembah patung dan berhala. Sedangkan dalam ayat-ayat ini 

Allah menerangkan bahwa seluruh nabi diperintahkan untuk meninggalkan 

penyembahan terhadap berhala. Diterangkan, bahwa Ibrahim as bapak para nabi, 

mencela kaumnya karena menyembah berhala. Ibrahim memohon kepada Allah 

untuk menjauhkan dia dan anak cucunya dari penyembahan terhadap berhala, 

karena ia telah menyesatkan kebanyakan manusia. Dia bersyukur kepada Allah atas 

nikmat yang dilimpahkan padanya berupa dua orang anak, yaitu Isma’il da Ibrahim 

menutup do’anya dengan,bagi kedua memohon orang tuanya, dan bagi seluruh 

orang beramal.183 

Quraish Shihab  pun mengemukakan tentang munasabah ayat ini dengan 

ayat sebelumnya dengan mengutip pendapat Sayyid Quthub. Ayat-ayat yang lalu 

mengecam kekufuran dan menganjurkan kesyukuran. Tokoh yang tampil secara 

utuh dan sempurna dalam hal kesyukuran adalah Nabi Ibrahim As. Beliau adalah 

Bapak para nabi yang kepribadiannya menandai uraian surah ini, sebagaimana 

surah ini dinaungi pula oleh uraian tentang nikmat ilahi dan sikap manusia atas 

nikmat-nikmat itu syukur atau kufur.184 

 

C. Relevansi Pendidikan Spiritual Dalam Konteks Kekinian 

 
183Ahmad Mustafa Al-Maragi, Tafsir Al-Maragi juz XIII, diterjemahkan oleh K. 

Anshori Umar Sitanggal, dkk., (Semarang: CV Toha Putra, 1994),.300. 

 

  

184M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, (Jakarta: Lentera Hati, 2002), Volume 6,.385. 



120 
 

 

Allah telah memerintahkan, menganjurkan atau melarang hambanya untuk 

berbuat sesuatu yang tercela. Hal yang demikian karena tidak selaras dengan tradisi 

yang ada di dunia moderen, Allah menciptakan sesuatu pasti menuju tujuan dan 

arah yang telah ditetapkan. Firman Allah : “ Kami tidak menciptakan langit dan 

bumi dan apa-apa yang ada di antara keduanya tanpa guna”.185 

Demikian itu pula ketika Allah mewajibkan salat, puasa , menganjurkan 

berkorban, melarang makan babi, dan lain-lain. Pastinya di balik semua itu terdapat 

rahasia atau makna yang seharusnya diungkap oleh semua umat silam, tetapi 

mungkin akan timbul pertanyaan : “Adakah sebuah keniscayaan bahwa perintah 

atau larangan Allah yang turun bersamaan dengan diwahyukannya al-Qur’an pada 

masa Nabi Muhammad pada masa berabad-abad yang lalu masih mempunyai 

keterkaitan makna sesuai dengan rentang waktu sekarang yang semuanya telah 

berubah ?”. Dalam hal ini harus diingat bahwa dengan selesainya risalah Nabi 

berarti telah sempurna pula ajaran-Nya. Allah berfirman bahwa : “ Pada hari ini 

telah Aku sempurnakanuntukmu agamamu dan telah Aku cukupkan kepadamu 

nikmatKu dan telah Aku ridhoi Islam menjadi agama bagimu”.186Sempurna di sini 

bukan berarti selesai menjadi usang, dan ketinggalan zaman, dan tidak ada 

kaitannya dengan masa sekarang, tetapi sempurna karena universalitasnya dan 

relevansinya sepanjang masa.  

Selanjutnya, berikut ini akan disajikan beberapa contoh pendidikan spiritual 

keberagamaan dalam Islam, makna hubungannya dengan konteks kekinian: 

 
185 Lihat al-Qur’an, Qs. Shad : 27  
186 Lihat al-Qur’an , Qs. al-Maidah : 3  



121 
 

 

Yang pertama, adalah salat. Salat adalah ritual dalam Islam yang paling 

utama. Seperti yang telah diketahui bahwa salat adalah ibadah yang dimulai dengan 

niat dan takbiratul ihram dan diakhiri dengan gerakan salam, namun tidak sekedar 

formalisme-legalisme. Dengan menghayati makna bacaan dan gerakan dalam salat 

maka kita bisa mengembangnkan darinya akhlak-akhlak yang terpuji, seperti : sikap 

rendah diri, mencegah keangkuhan dan ketakabburan sebab setelah kita bersujud 

kepada-Nya dengan penuh kesadaran, kita akan merasa kecil dihadapan-Nya.187 

Atau dengan salat yang dilakukan secara bersama-sama atau berjamaah maka akan 

mendidik pelakunya untuk bersikap egaliter, memunculkan rasa sosial.188 Sebelum 

salat diwajibkan mengambil air wudhu yang mencerminkan bahwa Islam 

menganjurkan kebersihan. Tidak hanya kebersihan ragawi, tetapi juga kesucian 

rohani. 

Yang kedua, puasa. Puasa dalam arti yang umum adalah tidak makan dan 

tidak minum yang diakukan di abad ini dengan berbagai motif. Biasanya untuk 

menjaga kesehatan, dalam rangka berdiet, merupakan ungkapan solidaritas atau 

sebagai protes sosial, yang semuanya memiliki esensi yang sama, yaitu untuk 

mengendalikan diri (self control). Begitupun puasa sebagai ritual dalam Islam, yang 

setelah kita melakukan dan menghayatinya maka akan menimbulkan sikap kontrol 

diri terutama berkaitan dengan kebutuhan-kebutuhan dan berkembangnya potensi 

diri agar mampu membentuk diri sesuai dengan citra Allah, takhallaqu bi akhlaq 

Allah, 189 tentunya dengan mencontoh perilaku Nabi Muhammad sebagai uswah 

 
187Secara normatif telah disebutkan dalam firman-Nya bahwa “ Sesungguhnya salat bisa 

mencegah dari perbuatan yang keji dan munkar”. Lihat dalam al-Qur’an Qs. .... 
188Hasbi ash-Shiddieqy, Kuliah Ibadah, (jakarta : Bulan Bintang, 1954),.230  
189M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, (Jakarta : Mizan, 1997),.308  



122 
 

 

hasanah.190 Selain itu bisa menumbuhkan rasa solidaritas sosial, menumbuhkan 

perasaan simpati, bahkan empati terhadap kaum yang tidak beruntung secara 

material. 

Kemudian ritual zakat. Zakat berarti menyucikan harta yang dimiliki dari 

hak-hak orang lain dengan memberikan sebagian kekayaannya kepaa mereka yang 

berhak di jalan Allah. Secara nyata, dengan berzakat akan memacu dan memicu 

kesejahteraan sosial (social welfire) di kalangan umat, juga mengembangkan 

kepribadian, kedermawanan, mengikis sikap kikir bagi pemberi dan mengikis sikap 

iri dan dengki bagi si penerima,191 juga sebagai sarana untuk memusnahkan 

penyakit riba,192juga menghalangi timbulnya kelas-kelas sosial, kapitalisme, dan 

mengentaskan kemiskinan. Dan seperti zakat pula, ritual korban, akikah sebagai 

pengorbanan (sacrifices) versi Islam , terutama bertujuan sebagaimana di atas di 

samping sebagai ekpresi ungkapan rasa terima kasih kepada Allah atas nikmat yang 

teah diberikan. 

Selanjutnya haji. Banyak makna yang ada di balik ritual haji sesuai dengan 

konteks kekinian, di antaranya : ihram mempunyai makna kesederhanaan, tawaf 

yakni berkunjug ke Ka’bah yang di situ terdapat Hijr Ismail yang mengandung 

sejarah bahwa Nabi Ismail pernah berada di pangkuan ibunya yang bernama Siti 

Hajar, seorang bekas budak berkulit hitam dan miskin, yang dimakamkn di sana 

menandakan bahwa Islam mengembangkan prinsip persamaan (equality) yang 

tidak melihat manusia atas dasar perbedaan ras, suku, golongan, status sosial. Lalu 

 
190 Lihat al-Qur’an , Qs. ....  
191 Ibid.,325  
192 Lihat al-Qur’an , Qs. al-Baqarah :276  



123 
 

 

peristiwa Arafah atau wuquf di arafah akan mengingatkan kita pada perjalanan 

akhir dunia yakni nanti kita akan dikumpulkan Allah di padang maskhsyar,193 dan 

seterusnya. 

Demikian beberapa contoh yang telah disebutkan di atas menunjukkan 

bahwa ritus atau ritual dalam Islam mempunyai makna yang mendalam, selalu 

menampakkan keterkaitannya di sepanjang masa sehingga tetap relevan untuk 

ditumbuhkan dan dikembangkan pada masa sekarang dan masa-masa yang akan 

datang.  

Ibadah dan pelaksanaannya merupakan perilaku keagamaan yang harus 

dilakukan oleh setiap muslim kapan pun dan dimanapun mereka berada. Ibadah 

adalah sebagai suatu keharusan untuk dilaksanakan seperti puasa dan lain-lain, 

mengikuti perintah Allah dan Rasul-Nya.194
 

Analisis adanya keragaman dalam Islam yang bertujuan pada pencapaian 

pendidikan spiritual yakni semua ritual dalam hubungan ibadah relevansinya pada 

konteks kekinian sesuai dengan syariat Islam. Perbedaannya hanya terletak pada 

cara pelaksanaan yang serba praktis akan adanya teknologi canggih dan modern 

dalam dunia sekarang.  

Jika perkembangan teknologi dan komunikasi yang demikian pesat, sebagai 

manusia diharuskan untuk saling memperingati, menasehati agar senantiasa berbuat 

yang makruf dan meninggalkan yang mungkar. Jadi, perkembangan teknologi saat 

ini dengan melihat pendidikan spiritual menghadapi media social yang lagi viral, 

 
193 M. Quraish Shihab, Membumikan,.335-337  
194Lihat al-Qur’an , Qs. al-Baqarah :2, juga dalam Qs. al-Ahzab : 36  



124 
 

 

dapat kita hindari, namun harus lebih multi chanel dalam mengatasi berbagai 

tantangan globalisasi.  

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan hasil analisis dapat ditarik kesimpulan yaitu: 

1. Rumusan pendidikan spiritual dalam pemikiran Muhammad Quraish Shihab 

yaitu bahwa terdapat  nilai ibadah, akhlak, dan akidah, syukur, sabar, ikhlas,  

2. Konsep pendidikan spiritual menurut Muhammad  Quraish Shihab dalam 

surah Ibrahim ayat 35-41 terdapat materi tauhid, doa, lingkungan yang baik, 

syukur (keimanan), ikhlas, ibadah, dan kecintaan kepada kedua orang tua. 

3. Relevansi pendidikan spiritual dalam konteks kekinian pada pencapaian 

pendidikan spiritual yakni semua ritual dalam hubungan ibadah relevansinya 

pada konteks kekinian sesuai dengan syariat Islam. Perbedaannya hanya 

terletak pada cara pelaksanaan yang serba praktis akan adanya teknologi 

canggih dan modern dalam dunia sekarang ini. Jika perkembangan teknologi 

dan komunikasi yang demikian pesat, sebagai manusia diharuskan untuk 

saling memperingati, menasehati agar senantiasa berbuat yang makruf dan 

meninggalkan yang mungkar. Jadi, perkembangan teknologi saat ini dengan 

melihat pendidikan spiritual menghadapi media social yang lagi viral, dapat 



125 
 

 

kita hindari, namun harus lebih multi chanel dalam mengatasi berbagai 

tantangan globalisasi.  

 

 

B. Saran  

Berangkat dari kegelisahan di tengah era modernisme yang melahirkan 

manusia-manusia konsumerisme, herdonisme dan berbagai penyakit-penyakit jiwa 

yang bukan saja menganggu stabilitas kehidupan sosial bahkan merusak tatanan 

masyarakat yang agamis, karena melihat perkembangan dunia sekarang untuk 

aspek spiritual itu sangat kurang sekali akibat adanya pergeseran budaya asing yang 

masuk untuk mempengaruhi agama-agama. Hal tersebut hendaknya menjadi 

perhatian dan keprihatinan kita bersama, sehingga dapat merancang sebuah sistem 

pendidikan yang mencerdaskan intelektual, emosional dan spiritual. Untuk 

mencapainya tentunya membutuhkan sumbangsi pemikiran dari kalangan 

akademisi. Oleh karena itu penulis mengajak para mahasiswa dan calon pemimpin 

masa depan untuk aktif menuntaskan masalah ini melalui pendidikan spiritual 

 

  



126 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Al-Maragi Ahmad Mustafa, Tafsir Al-Maragi juz XIII, diterjemahkan oleh K. 

Anshori Umar Sitanggal, dkk., (Semarang: CV Toha Putra, 1994) 

Al-Ally, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Bandung 2014 Penerbit Diponegoro 

Arifin, Dimensi-Dimensi Psikologi Pendidikan, (Surabaya: Al-Ikhlas,1994), 

Azra,Azyumardi Menuju Masyarakat Madani (Bandung: PT. Remaja 

Rosdakarya,1999). 

Arifin, Dimensi-Dimensi Psikologi Pendidikan, (Surabaya: Al-Ikhlas,1994), 

Azra,Azyumardi Menuju Masyarakat Madani (Bandung: PT. Remaja 

Rosdakarya,1999). 

Abu, Sangkan Berguru Kepada Allah (Jakarta: Patrap Thursina Sejati,2006), 

Al-Aliyy, Al-Qur’an dan Terjemahnya Penerbit Diponegoro Bandung 2014  

Amin Muhammad Rusli, Jangan Abaikan Doa Ayah (Jakarta 2010),. 

Azzel Akhmad Muhaimin, Urgensi Pendidikan Karakter Di Indonesia (Jogjakarta; 

cet III 2014),. 

Arif,Arifudin M. Cara Cepat Memahami Konsep Pendidikan Dan Pembelajaran 

Agama Islam PAI (Cet I Sulteng 2014), 

al-Farmawi Abd.al-Hay, Metode Tafsir Maudhu’I, ( Yogyakarta : Rake surasin, 

1996 ). 

Agustian Ary Ginanjar, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emotional dan 

Spiritual (ESQ), (Jakarta: Penerbit Arya, 2001) 

Ahmad Suhailah Zain al-‘Abidin Hammad, Mas’uliyah al-Usrah fi Tahhin al-

Syabab minal-Irhab (Lajnah al-‘ilmiyah li al-Mu’tamar al-Alami ‘an 

Mauqif al-Islam min al-Irhab,2004/1425H) 

Aceh Abu Bakar, Pengantar Ilmu Tarekat: Kajian Historis tentang Mistik (Solo: 

Ramadhani,1996) 

Arifi Ahmad (ed), Politik Pendidikan Islam: Menelusuri Ideologi dan 

AktualisasiPendidikan Islam di Tengah Arus Globalisasi, Yogyakarta: 



127 
 

 

Teras, 2009 

Asy’arie Musa, Manusia Pembentuk Kebudayaan dalam al-Qur’an, (Yogyakarta: 

LSFI, 1992) 

Asy’arie,Musa Manusia Pembentuk Kebudayaan dalam al-Qur’an,  

Auliya M. Yaniyullah Delta, Melejitkan Kecerdasan Hati dan Otak, (Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2005)  

Ahmad Hasani, Diskursus Munasabah Al-Quran, (Cet I; Jakarta Desember 2013) 

Agustian Ary Ginanjar, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emotional dan 

Spiritual (ESQ), (Jakarta: Penerbit Arya, 2001) 

Al-Ghazali Syekh Muhammad, Tafsir Al-Ghazali: Tafsir Tematik Al-Quran 30 Juz 

(Yogyakarta: Islamika 2004 

Ali H. Muhammad Daud, Pendidikan Agama Islam (Jakarta: Pt Raja Grafindo 

Persada,2005), 

Asmaran As,MA,Pengantar StudiTasawuf (Jakarta:RajaGrafindoPersada,1996) 

Abu Al-Wafa’ Al-Ghamini al-Taftazani 

Asmaran As, MA, Pengantar Studi Tasawuf , ftalhah, Hasan, Mukhtashar Ilmu 

Tasawuf, 

Anwar Rosihon, amukhtar Solihin, ilmu Tasawuf., 

Al-Qurthubi Abdullah Muhammad Ibn Ahmad Anshari (Syaikh Imam Al-

Qurthubi), Tafsir Al-Qutrhubi, Jilid 9, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008) 

Abatasa, Pengertian Doa Dan Fungsi Doa, Diakses Tanggal 21 Juli 2018 

Ash-Shiddieqy, TM, Hasbi. Kuliah Ibadah; Ibadah Ditinjau Dari Segi Hukum Dan 

Hikmah (Cet VII; Jakarta Bulan Bintang 1991) 

Al-Manhaj ,Menggapai Ridha Allah Dengan Berbakti Kepada Orang Tua Diakses 

Tanggal 3 Agustus 2018  

Bakran Hamdani Adz-Dzaky, Psikoterapi dan Konseling Islam, (Yogyakarta: Fajar 

Pustaka Baru, 2001), 

Barnadib Imam, Dasar-Dasar Pendidikan; Memahami Makna Dan Perspektif 

Beberapa Teori (Jakarta: Ghalia Indonesia,1996), 

Baidan Nasruddin, Metode Penafsiran al-Qur’an, ( Yogyakarta : Pustaka 

pelajar,2002). 



128 
 

 

Baidan Nasharudin, Tafsir Maudhu’i : Solusi Qur'ani atas Masalah Sosial 

Kontemporer (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001)  

Depdikbud Kamus Besar Bahasa Indonesia (online) diakses tanggal 20 Mei 

Daulay A. Haidar Putra, Pemberdayaan Pendidikan Islam di Indonesia, Jakarta: 

Rineka Cipta, 2009,  

Daulay Haidar Putra dan Nurgaya Pasa, Pendidikan Islam dalam Mencerdaskan 

Bangsa,(Jakarta: Rineka Cipta, 2012) 

Drajat Zakiyah , Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: PT.Bumi Aksara 2006) 

Departemen Agama Republic Indonesia, Al-Quran Dan Terjemahnya, (Semarang: 

Toha Putra, 1989) 

Depag RI Tafsir Quran Departemen Agama RI Alquran Dan Tafsirnya Jilid 8, 

Yogyakarta Universitas Islam  Indonesia 1990, 

Hawwa Said, Pendidikan Spiritual, (Cet I; Mitra Pustaka,Yogyakarta 2006) 

Hardjana Agus M., Religiositas, Agama, dan Spiritualitas (Yogyakarta: Kanisius, 

2005),  

Husain Syed Sajjad Dan Syed Ali Ashraf, Krisis Pendidikan Islam (Bandung: 

Risalah Gusti,1986), 

Hawwa,Said Pendidikan Spiritual, (Cet I; Mitra Pustaka,Yogyakarta 2006), 

Hasan Abdul Wahid, Al-Hadis Al-Tarbawiyah (Pamekasan: AWVA Press (Bukan 

Anggota IKAPI), 2017,. 

Hamka dalam Tafsir Al-Azhar, juz XVIII, (Surabaya: bina ilmu, 1999), 

Hasan Aliah B. Purwakania, Psikologi Perkembangan Islam, (Jakarta: Raja Persada 

2006), 

Hamid Abdul, Usus al-Tarbiyah al-Islamiyah fi al-Sunnah al-Nabawiyah, Tunis: 

Dar al-Arabiyah lil Kitab, 1984 

Hawwa Sa’id, Tarbiyatu al-Ruh}iyah(Kairo: Maktabah al-Wahbah, 1992).  

Hawwa Said, Tarbiyatun Arruhiyah (Beirut : Dar Ammar 1989) 

Hanafi Hassan, Metode Tafsir dan Kemaslahatan Umat, Terj, Yudian 

Wahyudi (Yogyakarta: Pesantren Nawesea, 2007) 

Hamka Tafsir Al-Azhar, Jilid 5,  



129 
 

 

Ismail Faisal, Pencerahan Spiritualitas Islam di Tengah Kemelut Zaman Edan, 

(Yogyakarta: Titian Wacana, 2008) 

Ismail, A Ilyas True Islam Moral Intelektual  Spiritual, (Cet I ; Jakarta 2013) 

Ibnu Manzur, Lisan al-Arab, Jilid XII, (Mesir: Dar al-Mishriyyah, 1968) 

Kurniasih Imas, Mendidik Anak Menurut Nabi Muhammad, (Cet I Yogyakarta: 

Galangpress, 2010), 

Katsir Ibnu, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 4, (Kuala Lumpur: Victory Agencie, 

1988),.499 

Kuhsari,Ishaq Husaini al-Qur’an dan Tekanan Jiwa, (Jakarta: The Islamic 

College,2012) 

Lexy J. Moleong, Metode Penelitian Kualitatif, ( Bandung: Remaja Rosda Karya,  

1998 ). 

M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, (Jakarta : Mizan, 1997) 

Mangunwijaya J.B, Sastra dan Religiositas (Yogyakarta: Kanisius, 1988) 

Munir Abdul M, Nalar Spiritual Pendidikan Solusi Problem Filosofis Pendidikan 

Islam (Yogyakarta: Tiara wacana, 2002) 

Muhajir Noeng, Metode Penelitian Kualitatif , ( Yogyakarta: Rake Surasin,1996 ), 

Marshall Danah Zohar dan Ian, Kecerdasan Spiritual, terj. Rahmani Astuti, dkk, 

(Bandung:Mizan, 2007)  

Mahmud, Aly Abd Al-Halim al-Tarbiyah al-Ruhiyyah (kairo dar al-Tauzi wa al-

Nasyr al-Islamiyah 1995) 

Ma’ruf Zariq Dan Aly Abd Al-Hamid Dalam Abu Al-Qasim Abd Al-Karim Ibn 

Hawazin Al-Qusyairi Al Risalah Al-Qusyairiyah Fi Ilm Al-Tasawuf 

Muhammad,Su’aib H Pesan Al-Quran,. 

Nurihsan Ahmad Juntika, Bimbingan dan Konseling: Dalam Berbagai Latar 

Kehidupan, Bandung: Refilika Aditama, 2006  

Najati,Utsman Belajar EQ dan SQ dari Sunah Nabi, 

Najati Muhammad Utsman, Jiwa dalam Pandangan Para Filosof Muslim, 

(Bandung: 

Pustaka Hidayah, 2002) 



130 
 

 

Najati M. Utsman, Belajar EQ dan SQ dari Sunnah Nabi, (Jakarta: Penerbit 

Hikmah, 

2002) 

Nurbakhsy Javad, Psikologi Sufi.Terj. Arief Rakhmat. (Yogyakarta: Fajar Pustaka 

Baru, 2000) 

Quthb Muhammad, Sistem Pendidikan Islam, Terj. Salman Harun (Bandung: al-

Ma’arif, 1993)  

Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah 

Ramadan Tariq, Menjadi Modern Bersama Islam; Islam, Barat, Dan Tantangan 

Modernitas (Bandung: Mizan,2003). 

Raharjo Dawam, Ensiklopedi al-Qur’an: Tafsir Al-Qur’an Berdasarkan Konsep-

konsep Kunci (Jakarta: Paramadina, 2002),. 

Rivauzi Ahmad, Pendidikan   Berbasis   Spiritual;   TelaAbdurrauf Singkel dalam 

Kitab Tanbihal-Masyi, (Tesis), Padang: PPs IAIN Imam Bonjol 

Padang,2007,. 

Rada Soleha Dan, Ilmu Pendidikan Islam, (Cet I Bandung 2011) 

Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta, Kalam Mulia, 2002) 

Shihab M.Quraish, Membumikan Al-Quran…, H. 6, Saiful Amin Ghafur, Profil 

Para Mufassir Al-Quran (Yogyakarta: Pustaka Insane Madani, 2008), 

Shihab Alwi, Islma Inklusif: Menuju Terbuka Dalam Beragama( Bandung: 

Mizan,1999),. 

Soleha, Ilmu Pendidikan Islam( cet I Bandung 2011 ), 

Suparlan, Mendidik Hati Membentuk Karakter, (Cet I Yogyakarta 2015) 

Sinetar Marsha, Spiritual Intelligence, (Jakarta: PT. Gramedia, 2000) 

Shihab,M.Quraish “Membumikan Al-Quran (Bandung; Mizan, 1992) 

Shihab,M. Quraish Tafsir al-Misbah, Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, 

Vol. I, (Jakarta: Lentera Hati, 2007) 

Shihab M.Quraish, Tafsir Al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Quran,(Cet 

V Jakarta 2012) 

Shihab M.Quraish, Tafsir Al-Misbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Quran, 

(Jakarta;2012) 



131 
 

 

Shihab M.Quraish, Al-Lubab Makna Tujuan Dan Pelajaran Dari Surah-Surah Al-

Quran (Cet I Tangerang Juli 2012) 

Said,Usman dkk, Pengantar Ilmu Tasawuf ( Medan : Naspar Djaja, 1981 ) 

Shihab,Quraish Tafsir Al-Misbah, 

Shihab M.Quraish, Wawasan Al-Quran: Tafsir Maudhu’i Atas Pelbagai Persoalan 

Umat, (Bandung: Mizan, 1996) 

Shiddieqy Hasbi ash-, Kuliah Ibadah, (jakarta : Bulan Bintang, 1954) 

Tim Dosen Filsafat Ilmu Fakultas Filsafat UGM, Filsafat Ilmu (Yogyakarta: 

Liberty,2002), 

Tasmara Toto, Kecerdasan Ruhaniah (Transendental Intelligence) 

Membentukkepribadaian yang bertanggung jawab, Profesional, dan 

berakhlak, Jakarta: Bina Insani Press,2001 

Tasmara Toto, Kecerdasan Ruhani:Transcendental Intelligence 

Uhbiyati Nur, Ilmu Pendidikan Islam, 

Umiarso Abdul Wahab H.S. dan, Kepemimpinan Pendidikan dan Kecerdasan 

spiritual 

WiyanNovan Ardy i, Pendidikan Karakter Berbasis Iman dan Taqwa,.  

Yani,Ahmad Be Excellent : Menjadi Pribadi Terpuji, (Jakarta : Al-Qalam, 2007) 

Zuhdi M. Nurdin, Corak Tafsir al-Qur’an Mazhab Indonesia (tesis tidak 

diterbitkan, Yogyakarta: Program Pascasarjana, 2011)  

Zohar Danah, Spiritual Capital: Memberdayakan SQ Di Dunia Bisnis (Bandung: 

Mizan,2005), 

 

  



132 
 

 

 RIWAYAT HIDUP 

Nama lengkap Aulia Fitri Yunus NIM 02.11.07.16.037 lahir di Tomata, pada 

tanggal 20 Mei 1993. Yang beralamat di Parilangke Kec. Bumi Raya 

Kab.Morowali. Anak pertama dari dua bersaudara Hasil pernikahan dari Ayahanda 

Rusdi Moh Yunus dan Ibunda tercinta Astati M.Ndawu. Pendidikan formal yang 

pernah diikuti, SDN 1 Bahonsuai tahun 1998- 2004, SMP 1 Pare-pare pada tahun 

2005 – 2008, Madrasah Aliyah Alkhairaat Pusat Palu pada tahun 2008 – 2011, dan 

selanjutnya menempuh jenjang pendidikan S1 di STAIN Datokarama Palu pada 

tahun 2011 – 2015.  

 

Palu, 23   Agustus     2018   M 

   11 Dzulhijjah   1439  H 
 

Penulis, 

 

 

Aulia Fitri Yunus 

NIM. 02.11.07.16.037 
 

 


